جامعة محمد خيضر بسكرة كلية الآحاب واللغات قسو الآحاب واللغة العربية

مذكرة ماستر لغة وأدب عربي

دراسات نقدية

نقد حديث ومعاصر



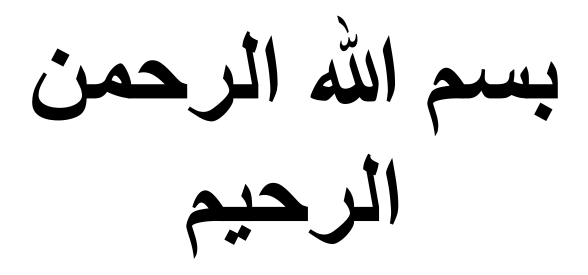
رة: ن /5

إعداد الطالب: مولاي حبيبي تهامي يوم: 10/06/10

التفكيك في كتابات محمد مفتاح وعبد الملك مرتاض وعبد الله محمد الغدامي

لجزة المزاقشة:

حياة معاش أ-د جامعة بسكرة رئيسا أحمد مداس أ-د جامعة بسكرة مشرفا ومقررا ربيعة بدري أ-م ب جامعة بسكرة مناقشا السنة الجامعية: 2023-2024





إلى روح والدايا العزيزين وجدتـي الـحبيبة رحمة الله عليهم جـميعا، إلى خالـي الطيب الـحنون الذي لطالـما كان عضّدا لـي، إلـى إخوـتي وأخواتـي سندي في هذه الـحياة، إلى جـميع أقربائي ومعارفي الكرام، إلى كل باحث وطالب للعلم أهدي ثـمرة جهدي البحثـي.



للمناهج النقدية دور كبير في المحال النقدي عامة، وفي النقد الحديث والمعاصر و مناهجه المختلفة خاصة في تحليل الخطاب الأدبي، وعلى وجه التحديد المنهج التفكيكي، وكذلك الدور الكبير للناقد السعودي عبد الله محمد الغذامي والذي بمساهماته الكبيرة في هذا المحال الواسع أخرج لنا كتابه الشهير "الخطيئة و التكفير" وهو أول عمل نقدي في مجال التفكيك في الوطن العربي، والذي بصدوره أثار الكثير من النقاش دفاعا كان أو هجوما، وأحدث جدلا بين التقليديين والحداثيين وذلك من حلال طرحه لمفاتيح النقد الحديث و المتمثلة في البنيوية والسيميولوجية و التشريحية(التفكيكية)، وهي مناهج حكمت القراءة النقدية في منتصف القرن العشرين، وبعد الغذامي سال الحبر في هذا المجال الواسع من خلال كتابات كل من الناقد "محمد مفتاح" و"عبدالملك مرتاض" في كتبهم التي أثرت المكتبة العربية عامة و النقدية بشكل أخص في هذا المـحال الـخصب.

وعليه فإن هذ البحث الموسوم بـ "التفكيك في كتابات مـحمد مفتاح وعبد المملك مرتاض وعبد الله مـحمد الغذّامي" قد تناول تمظهرات التفكيك في المنجز النقدي العربي المعاصر، وتمركز هذا التّمظهر حول الـمنهج الـمركب والـمقاربة الـمتعددة والتداخل الـمعرفي، وذلك لدى كل من "الغذامي" و "مفتاح" و "مرتاض" ومن خلال كتاباتـهم التـي اتّسمت بالتوليف الـمنهجي والتداخل الـمعرفي، وعلى هذا فقد حدّدنا لكل ناقد كتابا، "فـالغذامي" وكتابه "الـخطيئة والتكفير" ومـحمد مفتاح "تـحليل الـخطاب الشعري" و"مرتاض" تـحليل الـمعرفي.

ولعل هذا ما أفضى لطرح الإشكالية التالية والتي حاولنا الإجابة عنها في متن هذا البحث وهي كالتالي: كيف تــمظهر التفكيك في الــمنجز النقدي العربي الــمعاصر؟ وكيف أفرزت الــممارسة التفكيكية الــمنهج الــمركب والــمقاربة التعددية وأفرزت تداخل الــمعارف؟ وأهم الــمراجع والــمصادر التــي استقينا منها دراستنا هذه فهي: كتاب "**الـخطيئة والتكفير-**

من البنيوية إلى التشريــحية" لعبد الله مــحمد الغذامي، وكتاب "تــحليل الــخطاب الشعري -استراتيجية التناص-" لــمحمد مفتاح وكتاب "تــحليل الخطاب السردي-معالــجة تفكيكية سيميائية- لرواية زقاق الــمدق" لعبد الــملك مرتاض. أما خطة البحث فقد جاءت في مدخل وفصلين وتـحت كل فصل ثلاثة مباحث، وخاتـمة، فالـمدخل قد تناولنا فيه الـمفهوم والنشأة والـمرجعيات الفلسفية واللسانية للتفكيك، وتطرقنا فيه أيضا إلى مفهوم التفكيك لدى كل من عبد الـملك مرتاض وعبد الله مـحمد الغذامي، وأما مـحمد مفتاح فلم نـجده يقدّم مفهوما للتفكيك بل اكتفى بـممارسته إجرائيا، أما الفصل الأول فجاء تـحت عنوان الـمنهج الـمركب لدى كل من "مفتاح" و"مرتاض" و"الغذامي"، والفصل الثانـي تـحت عنوان تداخل الـمعارف عند كل من "مفتاح" و"الغذامي" و"مرتاض" من خلال كتبهم الـمختارة.

وأما مناهجنا المتبعة في الدراسة التحليلية فهي استقراء ووصف ومقارنة.

إن بـحثنا هذا الذي ناقشنا فيه موضوعا من أهم الـموضوعات النقدية الـحديثة والـمعاصرة، والذي طالـما أسال حبرا وكتبت فيه بـحوث ومقالات جمّة، كان متمحورا حول التفكيك في الـمنجز النقدي العربي المعاصر، وعلى وجه التحديد عند مجموعة من النقاد العرب الـمعاصرين: مـحمد مفتاح وعبد الـملك مرتاض وعبد الله مـحمد الغذامي، حيث لاحظنا تـمظهرا للتفكيك في العديد من كتاباتـهم حيث تناولت تلك الكتب أهم مظهرين من مظاهر التفكيك، ألا وهـما الـمنهج الـمركب والتداخل الـمعرفي. وهذان الـمظهران يعتبران من أهم مظاهر التفكيك، لذا كان بـحثنا متمحورا على هذين الـمظهرين.

فالحمد لله والشكر له أولا، وثانيا اتباعا لقوله [ (من لا يشكر الناس لا يشكر الله)، وعليه أود في هذا المقام أن أتقدّم بشكري وتقديري إلى الجمهورية الحزائرية الديموقراطية الشعبية متمثلة في الرئيس عبد المحيد تبون وكل حكومته الموقرة، وشكري موصول كذلك إلى الشعب الحزائري الكريم والمضياف، والشكر موصول إلى جامعة محمد خيضر ببسكرة متمثلة في مديرها وأساتذتها وطلابها وموظفيها وعمالها، التي بدورها استقبلتني في رحابها واستطعت بحمدالله مواصلة دراستي العليا فيها، وشكري موجه إلى كل شخص ساهم في وصولي إلى ما أنا عليه حاليا، فالشكر لله أولا وآخرا.



حينما أردنا التطرق إلى التفكيكيات في كتابات النقاد العرب المعاصرين الذين اتخذوا منها استراتيجية في تحليل الخطاب الأدبي وكشف مكامنه ودلالاته المؤجلة ومعانيه الهاربة، لزمنا الوقوف عند التفكيك في حد ذاته لمعرفة أهم منطلقاته وأسسه ومعالمه التي ساعدت على إقامة دعائمه وجعلت منه منهجا يستخدمه النقاد في تحليلهم النصوص الأدبية، وذلك بغية الوصول إلى خبايا ومكامن تلك النصوص ولانهائية معانيها. ومن أهم تلك الأسس والمنطلقات ما يلي:

1- التفكيك المفهوم والنشأة والمرجعيات الفلسفية:

أ–المفهوم:

يعتبر التفكيك قراءة نقدية فلسفية وهو يقوم على التجربة الفردية التي لا تقتضي بالضرورة نموذجا ولا آليات إجرائية تطبق، والتفكيك في الأساس يقوم على الهدم وإعادة بناء النص، وهذه العملية التفكيكية تكون من خلال تفكيك البنى التي تكوّن النص المفكك، وينطلق من هذه البنى التي يعتبرها مهمشة للوصول إلى سبر أغوار النص وكشف خباياه، وتعيين المسكوت عنه بدون التسليم بنهائية تلك الدلالات. وهذا التفكيك لبنى النص وإعادة بنائها يراد به الوصول إلى نص تفكيكي يكون مخالفا للنص الأصلي المفكك، ويكون تبني التفكيك للفكر المهمش داحضا ذلك الفكر الذي طالما كان متعارفا عليه، وهو فكر اعتبره التفكيكون فكرا متمركزا ومعقلنا، وهو فكر يتعارض مع ما دعا إليه التفكيك من نقد للمركزية واللوغوس.

والتفكيك أيضا لا يسلّم بأحادية الدلالة بل يرى أن النص يمتلك عددا لانهائيا من الدلالات ويعتبر كل قراءة للنص هي قراءة ناقصة وسيئة، ونعني بالقراءة السيئة هنا أن كل قراءة هي هدم للقراءة التي قبلها، وينتج عن هذا الهدم وإعادة البناء قراءات متعددة ودلالات لانهائية للنص المفكك، وهذا بالأساس هو هدف التفكيك الأسمى، ولعلّ هذا ما أراده دريدا بالقول: "التفكيكية حركة بنائية وضد بنائية في الآن نفسه"<sup>1</sup>.

والتفكيك بهذا لا يسعى إلى أن يبني النص الأول ولا أن يعطيه قيمة إيجابية بقدر ما يسعى على بناء نص مناقض ومعارض للنص الأصلي الذي تم تفكيكه، "وهذا التناقص والمعارضة اللذين حصلا في النص المفكك لا يتطلبان بالوجوب دحض وتقزيم ما جاء في النص الأصلي، وهذا

فايزة الحياني: (النقد التفكيكي عند حاك دريدا منهج بناء أم آلية هدم)، مجلة الحقيقة للعلوم الاجتماعية والإنسانية، م22، 302، 1 والعيني: (النقد التفكيكي عند حاك دريدا منهج بناء أم آلية هدم)، مجلة الحقيقة للعلوم الاجتماعية والإنسانية، م22، 320، 2023، 1 جامعة أحمد دراية-أدرار، ص647.

اختلاف يظهر بأن التفكيك يسعى إلى التعايش مع المختلف عنه وقبوله لا لرفضه والاستنقاص منه وإن كان يخالف في وجوده صورة النقيض ووجوده".<sup>1</sup> وعلى هذا فالتفكيك باعتباره آلية قرائية، يسعى دائما لهدم وإعادة بناء الخطاب الإبداعي، وهو بذلك لا يسعى لإعادة بناء النص الأول أو إعطائه قيمة إيجابية، بقدر ما يريد أن يبني نصا مناقضا ومعارضا للنص الـمفكّك.

ب-النشأة:

إن التفكيك كغيره من المناهج النقدية قد نشأ على دعائم فلسفية متعددة، وهذا يرجع بنا إلى ما شهدته أوروبا والغرب بعد الحرب العالمية الثانية من تقدم فكري ومعرفي واقتصادي وسياسي ومن دعوة إلى التحرر من أي مرجعيات قد تتحكم في الإنسان الغربي، و التي تعتبر سجنا بنسبة إليه، و على رأس هذه الدعوات التحررية الدعوة الإلحادية التي لاقت رواجا وانتشارا آنذاك في الغرب، وهي دعوة فلسفية دعا إليها الفيلسوف الألماني "فديريك نيتشه" و ذلك من خلال مقولته الشهيرة "موت الإله" التي تحولت في ما بعد إلى المجال الأدبي في فكرة "موت المؤلف" عند الناقد الفرنسي "رولان بارت". فهذه الدعوة إلى التحرر وما نتج عنها أثّر في المجال الأدبي كتأثيرها في غيره من المجالات الإنسانية المتعددة، وهذا التأثير انتقل إلى المجال النقدي مما أدى الناقد. الفرنسي "رولان بارت". فهذه الدعوة إلى التحرر وما نتج عنها أثّر في المجال الأدبي متأثير المناهج النقدية بذلك التطور الفكري والمعرفي ومن تلك المناهج ما نحن بصدده وهو النفكيك.

فالتفكيك في بادئ الأمر ظهر ليدعو إلى تقويض تمرك4ز العقل الغربي حول اليقين المتعالي (والميتافيزيقا اللذين ظلا مخيمين على العقل الغربي والأوروبي على حد سواء، وهذه الفكرة التي وجدنا دريدا ودعاة التفكيك يدعون إليها وهي نقد سلطة العقل بتدمير الفلسفة الميتافيزيقية التي ظل الغرب خاضعا لها فترة طويلة وذلك من لدن أرسطو مرورا بديكارت وكانط وصولا إلى هيجل، وعلى هذا الفكر سعى جاك دريدا ودعاة التفكيك لتناول بعض قضايا الشعر واللغة من وجهة نظر فلسفية)<sup>2</sup>، وترجع نشأة المنهج التفكيكي في النقد الأدبي إلى ستينيات القرن الماضي على يد الناقد الفرنسي حاك دريدا (1930–2004)، (وقد فصّل حاك دريدا كثيرا من آرائه في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أحمد مداس: (التفكيك وأزمة المنهج في الفكر النقدي المعاصر)، النقد الأدبي واللغوي المعاصر-حدلية الأصالة والتحديد- المؤتمر النقدي الرابع والعشرون، جامعة جرش-كلية الآداب-قسم اللغة العربية، 16–18آيار 2022م، ط1 2022م، الوراق للنشر والتوزيع، عمان-الأردن، ص59 2 عبد الملك مرتاض: أ-ي تحليل مركب لقصيدة (أين ليلاي) لمحمد لعيد، ط2 2004، دار الغرب للنشر والتوزيع، وهران-الجزائر، ص48

كتبه الثلاثة التي نظّر فيها لهذه الترعة الفكرية الحداثية (الجديدة)، وهذه الكتب هي «في علم الكتابة" «De la grammatologie» و "الصوت والظاهرة" « La voix et le

phénomène» و "الكتابة والاختلاف" «L'écriture et la différence».

ج-الفهم الفلسفي والمرجعي للتفكيك:

لقد قام التفكيك على مجموعة من الارهاصات الفلسفية واللسانية التي كان لها الدور الكبير في التأسيس للمنهج التفكيكي، ومن تلك المرجعيات الفلسفية واللسانية نذكر على سبيل التمثيل لا الحصر، الفلسفة الظاهراتية عند هوسيرل، والتي تأثر كما التفكيك أيما تأثير وذلك من خلال أفكار صاحبها وبالتحديد في حديثه عن ثنائية الذات والموضوع وهذا الفكر الفلسفي تبناه أفكار صاحبها وبالتحديد في حديثه عن ثنائية الذات والموضوع وهذا الفكر الفلسفي تبناه التفكيك ونلاحظه من خلال إعلائه رأي التفكيك من شأن الذات على العقل أي الاهتمام التفكيك ونلاحظه من خلال إعلائه رأي التفكيك من شأن الذات على العقل أي الاهتمام بالحسي بدل العقلي، ومن هذه الفلسفة استقى التفكيك ما أطلق عليه سلطة الذات وذلك في مقابل سلطة العقل أو التمركز حول العقل، ومن تلك الفلسفات أيضا فلسفة فدريك نيتشه مقابل سلطة العقل أو التمركز حول العقل، ومن تلك الفلسفات أيضا فلسفة فدريك نيتشه الثالية، ويتضح ذلك حليا من خلال الفلسفة استقى التفكيك والثورة على العلى فلسفة فدريك نيتشه مقابل سلطة العقل أو التمركز حول العقل، ومن تلك الفلسفات أيضا فلسفة فدريك نيتشه مقابل سلطة العقل أو التمركز حول العقل، ومن تلك الفلسفات أيضا فلسفة فدريك نيتشه مقابل سلطة العقل أو التمركز حول العقل، ومن تلك الفلسفات أيضا فلسفة فدريك نيتشه مقابل سلطة الذات ومن علكم الفلسفات أيضا فلسفة فدريك نيتشه مقابل وتاريخ المعنى والثورة على العداء الفلسفي للكتابة والتنوبي، وقد تأثر في كل هذا بنيتشه، ومن تلكم الفلسفات وجودية هايدغر والتي تعتبر والتناص)<sup>2</sup>، وقد تأثر في كل هذا بنيتشه، ومن تلكم الفلسفات وجودية هايدغر والتي تعتبر والتناص)<sup>2</sup>، وقد تأثر في كل هذا بنيتشه، ومن تلكم الفلسفات وجودية هايدغر والتي تعتبر من الفكر الهايدغري مثل مصطلحات "التدمير ونقد المركزية والحضور والخياب والأثر<sup>\*8</sup> وهذه من الفكر الفلسات وعليات والخرية وهذا يظهر حليا في معملحات دريدا والماخوذة والحورها قد عجّدت الطريق أمام دعاة التفكيك وهذا يظهر جليا في مصطلحات دريدا والأخر<sup>\*8</sup> وهذه من الفكر الهايدغري مثل مصطلحات "التدمير ونقد المركزية والحضور والخياب والأثر<sup>\*1</sup> وهذه من الفكر المايدغري الفلم الفاي وأغري ويغد مركزية واخور والخي يعد من أهم منا مصطلحات "التدمير ونقد المركزية والحضور والغياب والأثر<sup>\*1</sup>. من من الفكر المايذ مليا من الفلسفة المايدغية واغد ويغد مركزية واخ

وأما من الجانب اللساني فقد تأثر التفكيك بفلسفة دي سوسير اللسانية حيث تبنى دعاة التفكيك فكرة عزل النص بشكل تام عن خارجه واستقلاله كبنية لغوية تنطلق من داخل النص(المحايثة)، وكذلك مصطلح "الثنائيات الضدية" وهي مقولة لسوسير مع اختلاف وظيفة الثنائيات الضدية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص47

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بشير تاوريريت و أ. سامية رجح: التفكيكية في الخطاب النقدي المعاصر (دراسة في الأصول والملامح والإشكالات النظرية والتطبيقية)، ط1 2010م، دار رسلان للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق-سوريا، ص18–20

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، ص16–17

عند التفكيكين على ما هي عليه عند دي سوسير والبنيويين حيث يرون أن تلك الثنائيات كانت تحقق المعنى المطلوب بخلاف وظيفتها عند التفكيكيين الذين استغلوها لتغييب المعنى باستمرار وذلك عن طريق الاختلاف وتأجيل الدلالة مما يتيح اللعب الحر ولانهائية الدلالة، وقد استعار التفكيك أيضا من اللسانيات منهجها الوصفي، وكما أن الثنائيات تلعب دورا مهما كبيرا عند دي سوسير فقد أصبحت في التفكيك الشغل الشاغل وهذا الذي يظهر حليا في ثنائيات مثل: الحضور/الغياب، اللغة/الكتابة، الاختلاف/التأجيل.

ولعل الفقرات السابقة الذكر قد أبرزت ولو بالشيء القليل المنشأ الفلسفي واللساني للتفكيك. 2-مقولات التفكيك :

ومن أهم المقولات التي دعا إليها التفكيك وتلعب دورا مهما في بناء النص التفكيكي، نذكر منها ما يلي: (**نقد اليقين المتعالي والميتافيزيقا والكتابة ضد المشافهة والحضور والغياب** والاختلاف المرجئ)<sup>1</sup>.

أ–نقد اليقين المتعالي والميتافيزيقا:

ويرفض دريدا من خلال هذه المقولة التمركز حول العقل الذي لطالما كان يتحكم في عدد من المناهج النقدية، حيث يرى التفكيكيون هذا التمركز حول سلطة العقل المتعالية تجعل من المعاني أحادية الدلالة وهذا ما يرفضه التفكيك، إذ هو الذي يدعو إلى تعددية المعاني ولانهائية الدلالة وهذا الذي لا يمكن مع التمركز حول اليقين المتعالي. ولأن الكمال بدوره مخالف للطبيعة البشرية فقد سعى دريدا والتفكيكيون لدحض الميتافيزيقا الغربية واليقين المتعالي وهذا سبب دعوته للإعلاء من سلطة الذات في مقابل سلطة العقل وذلك بالاهتمام بالعقلي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أحمد مداس: (التفكيك وأزمة المنهج في الفكر النقدي المعاصر)، ص69–74

ب – الكتابة ضد المشافهة:

يمثل الصوت أو المشافهة سلطة العقل التي بدورها تفضي إلى ضرورة التمركز حول العقل مما ينتج عنه أحادية الدلالة؛ لذا كان لزاما على دريدا والتفكيكيين الدعوة إلى الكتابة، وذلك لما تشكله حسب رأيهم من اختلاف مما يساعد على تأجيل الكشف عن المعاني واستمرار اللعب الحر بالدلالة، والكتابة من جهة أخرى أيضا تتيح لمفاهيم كالغيرية والتكرار والإضافة والأثر بالظهور وهذه المفاهيم من جهتها تلعب دورا حاسما في بناء نص التفكيك.

## ج – الحضور والغياب والاختلاف المرجئ:

فما تمثله المعاني من حضور وغياب في الآن الواحد يجعل بدوره الدلالة منفتحة ومتعددة ومؤجلة وسبب ذلك إمكانية وجود دلالات أكثر معقولية في المستقبل، وحضور تلكم المعاني وغيابما ينتج عنه الاختلاف المرجئ وتأجيل الدلالة، والأثر بدوره يساعد في حضور المعاني وغيابما مما يجعلها متعددة ويرجئها لحين ظهور معان جديدة. وهذا توضيح موجز لأهم مقولات التفكيك التي ساعدت في تأسيسه، وتعتبر كذلك من أهم مرتكزات وأسس التفكيك.

وبعد عرض مفهوم التفكيك ونشأته وأهم المنطلقات الفلسفية واللسانية وأهم مقولاته والأسس التي قام عليها؛ فإننا سنتطرق كذلك من خلال إلى تعريف مفهوم التفكيك عند كل من "محمد مفتاح" و "عبد الملك مرتاض" و "عبد الله محمد الغذامي".

3 – مفهوم التفكيك عند كل من "مرتاض" و"الغذامي" و"مفتاح"
أ – مفهوم التفكيك عند مرتاض:

بما أن المناهج النقدية نحت منحى النظرية الفلسفية الكلاسيكية؛ فقد أصبح النقد يتسم بالتمركز حول العقل وعدم إرخاء العنان للمعاني لتتعدد وتتشظى، لزم في ذلك الحين البحث عن منهج مناسب لبروز تلك التعددية الدلالية، وكان لابد من التفكيكية (التقويضية). في هذا الصدد نورد قول عبد الملك مرتاض حيث يقول: ) فكان مما لابد منه التفكير في جهاز إجرائي جديد لتسخيره في قراءة النص الأدبي سعيا إلى تفكيك شفراته، وتحليل جمالياته، والعمد إلى تأويله على نحو من المعرفة الفلسفية العالية لترقى به من البساطة والسطحية إلى السمو والعمق، والانغلاق الذي مُيَ به في الفكر البنيوي إلى الانفتاح الذي بشر به التقويض... ولعل ذلك ما سعى إليه دريدا في بلورته للتأسيسات التقويضية التي تسعى إلى معالجة النص الأدبي، وتشظيته، وتبديد عناصره اللسانية، واللسانية، والسانية من المانية المالية الترقي ألفي المالية الترقي من المالية المالية من المعان المالية المالية المالية المالية المالية الترقى ألفي من المالية الذي ألفي ألفي النه من المالية الذي ألفي ألفكر البنيوي العالية النه النه من المالية المالية المالية المالية الذي ألفي ألفكر البنيوي العالية النه الذي ألفي ألفكر البنيوي العالية النه الذي ألفي ألفكر البنيوي العالية النه الذي ألفي ألفكر البنيوي العالية الربي المالية الذي ألفي ألفكر البنيوي العالية الربي ألفكي ألفكر البنيوي العالية الانه الذي ألفكي ألفكي المالية التقويضية إلى الالية المالية المالية الذي ألفي ألفكي ألفكي المالية المالية المالية المالية النوي المالية السمو العامق، والالنانية الذي ألفي ألفكي المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية الله المالية المالية المالية التقويضية المالية المالية المالية المالية الذي ألفي الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية الله المالية الله مالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالي العمد إلى تركيب المتشظيات والمتبددات من عناصره لإقامة بناء أدبي يركح إلى الأصل دون أن يكوّنه، ويعمد إلى تأويل النص لا إلى استعماله، ويستند إلى التطلع للكشف عن معنى معناه لا عن معناه فقط).<sup>1</sup>

وقد ورد مصطلح التفكيك (التقويض) عند عبد الملك مرتاض، في كتابه "بنية الخطاب الشعري، دراسة تشريحية لقصيدة أشحان يمنية" (1986)، واستعمل مرتاض مفهوم التفكيك (التقويض) كذلك في كتابه "النص الأدبي من أين وإلى إلى أين". وقد تناول الناقد كذلك مصطلح التفكيك (التقويض) في كتابه "ألف/ياء تحليل مركب لقصيدة –أين ليلاي" حيث قال: (إن جاك دريدا كما هو معروف، هو الذي، أو هو أحد الذين، طوّروا البنيوية بالمفهوم الطودوروفي ودرجوا بها رويدا رويدا، نحو التقويضية –التفكيكية بلغة غيرنا– التي تقوم على تقويض النص ثم تطنيبه من حيث هو ممارسة لغوية..... ما التقويضية تارة أخرى؟ وذلك على الرغم من أننا حاولنا البحث في بعض خلفياتها الفلسفية، إنها نزعة تخوض –في شقها النقدي– في أمر الكتابة ومفهومها، ويمثل ذلك خصوصا في كتاب دريدا "الكتابة والاختلاف...")<sup>2</sup>

وقد انقلب عبد الملك مرتاض على مصطلحي "التفكيك والتشريح" متبنيا مصطلح التقويض (التقويضية) ويبين سبب تبنيه لمصطلح التقويض (التقويضية) ونبذه لمصطلح التفكيك الذي لطالما استعمله في العديد من أعماله النقدية؛ حيث يقول: (من أجل ذلك اصطلحنا نحن مصطلح التقويض، عوضاً عن مصطلح التفكيك: الذي شاع بين الحداثيين العرب في شيء من التسرع باد في استعماله: أريت أن التفكيك لغوياً، يعني تجزئة كيان مركب من قطع، ثم إعادة تركيبه كما كان من ذي قبل: كتفكيك قطع محرك أو أجزاء بندقية، وهلم جرا... فالتفكيك لا يعني ضياع أي جزء من الشيء الفكك ولا ذهابه، على حين أن التقويض يعني الإتيان على هيئة من الهيئات، أو أي شيء مادي أو معنوي، ثم! إقامة بناء جديد على أنقاضه، وبوحي منه، فلتنبذ إذن من اصطناعاتنا مصطلح التفكيك فهو لم يستعمل في دلالاته الفلسفية والحضارية الغربية–الأصلية– قط، وإنما استعمل في العربية بعد أن قطع بالشاقور، وبعد أن أصيب بالأذى في نفسه.)<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الملك مرتاض: (نظرية التقويض-مقدمة في المفهمة والتأسيس-)، مجلة علامات في النقد، العدد: 33، المجلد: 09، ديسمبر 1999، ص290

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الملك مرتاض: أ-ي تحليل مركب لقصيدة (أين ليلاي) لمحمد لعيد، ط2 2004، دار الغرب للنشر والتوزيع، وهران–الجزائر، ص47–49 <sup>3</sup> عبد الملك مرتاض: القراءة وقراءة القراءة (خوض في إشكالية المفهوم)، مجلة علامات في النقد، العدد: 15، المجلد: 04، مارس1995م، ص201

ويوضح الناقد عبد الملك مرتاض مفهوم التفكيكية في مقارباته، من خلال الحديث عنه في مدخل كتاب "تحليل الخطاب السردي". يقول: (أم كان علينا أن نعمد إلى نص "زقاق المدق" لنجيب محفوظ لندارسه انطلاقا منه، بما هو نص سردي. نفككه إلى عناصره الأولى التي تركب منها...؟ وإن مثل هذا التفكيك للمادة النصية أضحى أمرا ذا شأن خطير بالقياس إلى كل دراسة تتطلع للكشف عن طوايا النص وتحديد البني التي أعد فيها والمواد التي بني منها. ولعل الذي ينقص تحليلاتنا، هذه التفكيكات التي تتيح الكشف عن مكامن النص وخباياه...).<sup>1</sup>

ويضيف في غير موضع: (إن حركة التقويضية شكل معقد من أشكال الكتابة الأدبية الحديثة القائمة على نظرية المعرفة الفلسفية القائمة بدور هي أيضا في نقد المعرفة الفلسفة الكلاسيكية في الفكر الفلسفي من عهد سقراط إلى هيجل حيث كانت تلك الفلسفات تسعى لتقديم مفهوم مطلق للفنون...).<sup>2</sup>

ومما يتضح أن مرتاض فهم تفكيكية **دريدا** على أنها هدم يعقبه بناء، وهذا البناء أو الناتج الجديد يظل بشكل من الأشكال مرتبطا بالبناء المقوض دون أن يكونه. وإن غاية التفكيكية هي الوصول إلى معنى المعنى في النص.

ب – مفهوم التفكيك عند الغذامي:

ويقول الغذامي عن التفكيك (والقراءة التشريحية قراءة حرة ولكنها نظامية وجادة، وفيها يتوحد القديم الموروث وكل معطياته مع الجديد المبتكر وكل موحياته من خلال مفهوم (السياق) حيث يكون التحول، والتحول هو إيحاء بموت وفى نفس اللحظة تبشير بحياة جديدة. وعلى ذلك فإن النص يقوم كرابطة ثقافية ينبثق من كل النصوص ويتضمن ما لا يحصى من النصوص. والعلاقة بينه وبين القارئ هي علاقة وجود، لأن تفسير القارئ للنص هو ما يمنح النص خاصيته الفنية. ولكن التفسير ليس حدثًا أجنبيا على النص فهو ينبع من داخله، ولذا قال **دي مان** يصف العلاقة بين النص والتفسير: وهذا يعتمد التفسير اعتمادا مطلقا على النص كما أن النص يعتمد اعتمادا مطلقا على التفسير". وهذا يبعد عن النص كل ما هو أجنبي عنه كالسيرة الذاتية لمؤلفه وتاريخ عصره ونية الكاتب، وهذه كانت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الملك مرتاض: (تحليل الخطاب السردي –معالجة تفكيكية سيمائية مركبة– لرواية "زقاق المدق")، 1995م، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون–الجزائر، ص9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الملك مرتاض: (نظرية التقويض-مقدمة في المفهمة والتأسيس-)، مجلة علامات في النقد، العدد: 33، المجلد: 09، ديسمبر 1999، ص283

صفات القراءة القديمة، وقد حلت الآن محلها التشريحية التي تعمد إلى إقامة علاقات بين النصوص، لتكشف من خلال ذلك قدرة الكاتب على مواجهة الموروث لأن كل كاتب يعمل داخل نظام لغوى وثقافي وليس بمقدور خطابه الخاص أن يهيمن على ذلك النظام، فهو يمضي إلى حد ما مع الشفرات القائمة. ولذلك فإن القراءة التشريحية لابد أن تسعى لاستكشاف ما لم يلحظه الكاتب من مداخلات بين ما هيمن عليه من أنماط لغته وما لم يسيطر عليه من هذه الأنماط، والمؤلف هنا ليس سوى اسم طبع فوق النص. والمعترك الحقيقي هو: النص.)<sup>1</sup> ويضيف قائلا: و(كما أن الكاتب عرض للتشريح؛ فإن القارئ أيضا معرض لذلك وكل قراءة تشريحية هي نفسها مفتوحة للتشريح.. ولا يمكن لأي قراءة أن تكون نمائية.. ولكنها مادة حديدة للمشرحة، والتشريحية تعتمد على بلاغيات النص لتنفذ منها إلى منطقياته فتنقضها، وبذا يقضى القارئ على (التمركز المنطقي) في النص كما هو هدف دريدا. ولكن الغرض أخيرا ليس هو الهدم، ولكنه إعادة البناء – وإن بدا ذلك غريبا.)<sup>2</sup>. فالتفكيك إذا هدم يعقبه بناء يعقبه هدم يعقبه بناء وهذا الهدم وإعادة البناء مو الذي ينتج عنه تعدد فالتفكيك إذا هدم يعقبه بناء يعقبه هدم يعقبه بناء وهذا الهدم وإعادة البناء مو الذي ينتج عنه تعدد القراءات وتشظي المايني، ويصبح الحث عن تلك المعاني والدلالات العائمة هي الذي ينتج عنه المعد مالتفريكيا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الله محمد الغذامي: (الخطيئة والتكفير، من البنيوية إلى التشريحية)، ط:4 1998م، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ص54 <sup>2</sup> المصدر نفسه، ص55

أما مــحمد مفتاح فلم يقدم تعريفا نظريا للتفكيك بل اكتفى فقط بــممارسته إجرائيا وهذا ما يتضح جليا من خلال تعدد الــمنهج والتداخل الــمعرفي الحاصل في كتاباته وهذه الــمظاهر هي مظاهر من مظاهر التفكيك



الممبحث الأول: المنهج المركب عند مفتاح:

يقول الدكتور محمد مفتاح في كيفية التوليف المنهجي من وجهت نظره وذلك من خلال كتبه أنه ينبغي التركيب بين عدة مناهج ذلك أن المنهج الواحد من الصعب أن يعطينا تشريحا واضحا حيث يقول: (حينما نوينا الاستيحاء من اللسانيات والسيمائيات لتدريس الخطاب الشعري العربي والكتابة فيه ترددنا بين أمرين ممكنين: *أولهما*: العكوف على ما كتبته مدرسة واحدة لفهم مبادئها العامة والخاصة ثم تطبيقها على الخطاب الشعري، **ثانيها**: وهو التعدد رغم ما يتضمنه من مشاق ومزالق.

وسبب رفضنا للخيار الأول هو لأسباب موضوعية من حيث أنّ أية مدرسة لم تتفق إلى الآن في صياغة نظرية شاملة، وإنما كل ما نجده هو بعض المبادئ الجزئية والنسبية التي إذا أضاءت جوانب بقيت أخرى مظلمة. وهذا الشعور بقصور النظرة أدى بنا إلى اختيار الأمر الثاني وهو التعدد رغم ما يتضمنه من مشاق ومزالق. وذلك أنه إذا كان استيعاب نظرية لغوية واحدة لمدرسة واحدة يتطلب جهود مضنية ووقتا مديدا فإنما يحتمه تفهم نظريات مختلفة يفوق ذلك أضعافا مضاعفة وكذلك أنه إذا كان اتباع النظرية الواحدة يقي الانتقائية والتلفيقية؛ فإن الأحذ من نظريات مختلفة يحتما الانتقائية ولكنه لا يؤدي بالضرورة إلى التلفيقية. لأنّ آفة الانتقائية لا تصيب إلا من كان ساذجا مؤمنا إيمانا أعمى بما يقرأ، غير متفطن للظروف التاريخية والابستيمية التي نشأت فيها النظريات، وغير قادر على تمييز الثوابت من المتغيرات في كل منها، وعلى ما تجتمع عليه وتتفرق.)<sup>1</sup>

ومن هذا المنطلق أصل وأسس "مفتاح" منهجه المركب على شفرات ابستمولوجية ودعائم معرفية قائمة على قسمين أساسيين هما:

القسم الأول قديم أو ما يسمى بالتراث العربي القديم. القسم الثاني الحديث: وهي تلك المصادر والمراجع باللغة الأجنبية ومنها المراجع الفرانكفونية والأنجلوساكسونية، وتتوزع هذه الكتب بعدة مرجعيات في ممارسات مختلفة من اللسانيات البنيوية والتوليدية والسيميائيات بمختلف مدارسها: السرديات ونظريات تحليل الخطاب، والهيرمينوطيقا والتداوليات ويمكن تفصيل هذه المشارب والمعارف المستقاة والمنتقاة فيما يلي: أ- التيار التداولي: هو ذلك العلم الذي يدرس الظواهر اللغوية في مجال الاستعمال وهو بحد ذاته

يتفرع إلى شعبتين كبيرتين هما:

<sup>1</sup> محمد مفتاح: تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، ط3 1992م، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ص7

- نظرية الذاتية اللغوية وضعها "موريس" ومارس البحث فيها ليسانيون كثيرون فتناولوا ظواهر لغوية عديدة (المعينات، الألفاظ، القيمة..)

نظرية الأفعال الكلامية: أسسها فلاسفة "أكسفورد" ضد الوضعية المنطقية
 ب- التيار السميوطيقي: من أهم ممثليه "غريماس" ومدرسته وقد استقى نظريته من مصادر معرفية
 متعددة، دراسات انثروبولوجية، ولسانيات بنيوية وتوليدية، ثم ساير التجديد بإدماج بعض مسلمات
 النظرية التوليدية وبعض النتائج المنطقية.

ج – التيار الشعري: لهل الناقد من مساهمات "جاكبسون" حيث كان له الفضل في تأسيس النظرية الشعرية الحديثة التي نحت منحى خاصا في الأدب؛ إذ كان "جاكبسون" يري أن موضوع العلم الأدبي ليس هو الأدب وإنما الأدبية للتعتمة الأدب، وإنما الأدبية للتعتمة من عمل ما عملا أدبيا، وبهذا يكون الحدث منصبا على أدبية الأدب بوصفه لغة من دون تأمل في التجليات الفلسفية والنفسية والجمالية والايديولوجية المنبثقة عنه، وكذلك استقى من نظرية التلقي والذكاء الاصطناعي ونظرية التواصل والعمل وي تأمل والذكاء المعلم والذكاء المعلم والعمل والمعام والما الأدب بوصفه لغة من دون تأمل في التجليات الفلسفية والنفسية والجمالية والايديولوجية المنبثقة عنه، وكذلك استقى من نظرية التلقي والذكاء الاصطناعي ونظرية التواصل والعمل ونظرية المندسي<sup>1</sup>.

وتعتبر هذه التجربة الفردية للناقد "محمد مفتاح" والتي ظهرت من خلال كتبه المتمثلة في "في سيمياء الشعر القديم" و" تحليل الخطاب الشعري-استراتيجية التناص-" الذي يعتبر تكملة لجهد النقد للبناء المنهجي التي ظهرت في كتابه السالف الذكر و "دينامية النص" و "التلقي و التأويل" و "المفاهيم معالم"، ولعل ذكر هذه الكتب سيفضي بنا إلى تقسيمها إلى مراحل ثلاث نعتبر أن الناقد سلكها في أثناء تأصيله للمقاربة المركبة (التركيب النهجي) عنده، فالمرحلة الأولى تتمثل في كتابي " سيمياء الشعر القديم و "تحليل الخطاب الشعري"، التي جمع فيها الناقد بين المنهج المركب و النص العربي القديم بغية إيجاد الانسجام والملائمة بين التراث العربي القديم وبين المنهج المركب و النص العربي التلاقح العربي الغربي وتعتبر هذه المرحلة مرحلة قياس و تجريب<sup>2</sup>، وأما المرحلة الثانية فتتثمل في كتابي معاصر بآلياته المنهجية والإجرائية ومداخله البنيوية<sup>3</sup>، والمرحلة الثائثة والأخيرة فيمثلها كتاب "المفاهيم

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص154

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> على مصباحي/ جامعة باتنة: (التجربة النقدية عند "محمد مفتاح" من خلال كتابه "تحليل الخطاب الشعري")، مجلة علوم اللغة العربية وآدابها، جامعة الوادي، ص93–98

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> أحمد مداس: قضايا في تحليل الخطاب، ط1 2019م، مركز الكتاب الأكاديمي، عمان–الأردن، ص153

معالم" باعتباره الطبعة المتطورة التي تتناسب مع الرؤية التراثية عندنا من حيث موسوعيته وشموليته المعرفية، وهي مرحلة تتبع فيها الناقد بنية المنهج جمعا بين الشمولية التراثية والمد الغربي المعاصر<sup>1</sup>، وهذا الإنجاز النقدي يعتبر قفزة نوعية في الفكر النقدي لدى النقاد العرب المعاصرين، وقد تناولت هذه الكتب جانبا نظريا يؤصل لعدة تيارات نقدية وألسنية قد اعتمدها الناقد للتأصيل لمنهج مركب قد يغطي القصور الذي يسببه المنهج المفرد في تحليل الخطاب الأدبي.

فمن خلال اعتماد العمل النقدي على هذه المرجعيات يكون "مفتاح" قد أرّخ لتحول عميق في الممارسة والفكر النقديين المغربي والعربي والتي كانت تطغى عليهم حتى وقت قريب البنيوية التكوينية أو بعض المناهج ذات الأصول السيكولوجية أو السوسيولوجية.

فنحن إذن أمام عمل مركب يمارس عدة وظائف فهو من جهة يفتح النقد العربي المعاصر على مرجعيات جديدة مستفيدا في ذلك من تراثنا العربي القديم ومواكبا كذلك لمتطلبات العصر من حيث المزاوجة بين تراثنا وبين المنحز الغربي، ويعمل على تطويع المنهج الغربي ويعمل على تقويم بسيط لعدة نظريات من خلال إبراز قومًا وحدود الإمكانيات المعرفية التي قدمتها وتقدمها للبحث العلمي. والحقيقة التي لا مناص من ذكرها أن العمل تخليص للتراث العربي بشقيه الإبداعي والنقدي من التصور المتحجر الذي كان يمارس عليه، كما أن هذا العمل يحمل وعيا ابستمولوجيا وتاريخيا للنظرية التصور المتحجر الذي كان يمارس عليه، كما أن هذا العمل يحمل وعيا ابستمولوجيا وتاريخيا للنظرية وما تحمله من أدوات ومفتاح " بهذا الجمع لأكثر من منهج، وأنه قد استوحى من عدة علوم لسانية بتياراتما المختلفة (كالتداولية والسيميائية والشعرية)، وذلك لاعتبار أن تكامل هذه المناهج فيما بينها وما تحمله من أدوات وآليات نقدية إجرائية تتيح للناقد وهو يباشر العملية النقدية فرصة أكبر لإضاءة النص الأدبي والغوص في عوالمه الباطنية واكتشاف دلالاته المضمرة والحفية، لأنه نص موصوف بأنه مراوغ مختال يخفي أكثر مما يظهر، وبمذه الرؤية النقدية فتح " مفتاح " الجال واسعا أمام النقاد من أجل إثراء وإغناء أفكارهم النقدية المتميزة وذلك بوضع النصوص التراثية في أدبنا العربي القديم تحت مراوغ المناهج الحديثة المعاصرة كالنهج السيميائي والتداولي والبنيوي وغيرها.

وعطفا على ما سبق ذكره في هذا المبحث يتضح لنا كيف أن "محمد مفتاح" زاوج بين عدة مناهج في كتاباته النقدية، وذلك بغية إيجاد منهج يساعد في تحليل الخطاب الأدبي، وحسبه إنّ إعمال المنهج الواحد في التحليل النقدي يتسم بالقصور وعدم القدرة على الإلمام بما يبطنه النص من معان ودلالات،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص174

وهذا القصور الذي جعل "الناقد مفتاح" يوالف بين عدد من المناهج، نظرا منه أن هذا التعدد المنهجي هو الذي قد يساعد في التوصل إلى تحليل معقول للخطاب الأدبي، ويمكننا من التعمق في دلالات ومعان تلك النصوص الزئبقية.

الممبحث الثاني: المنهج المركب عند مرتاض:

إن أول ما يقتضيه المنهج المركب هو دفع المنهج الأحادي والمقاربة المفردة واعتماد المنهج المركب والمقاربة المركبة، وذلك ما دعا إليه ومارسه الناقد عبد الملك مرتاض في الكثير من منجزاته النقدية التي اتسمت بالمقاربة المركبة، ونورد بعض أقوال الناقد في هذا المحال حيث يقول: (إنه لا يوجد منهج كامل ومن التعصب التمسك بتقنيات منهج واحد على أساس أنه هو وحده الأليق والأجدر أن يتبع، فإذا سلمنا بأن كل منهج ناقص وكل ناقص يفتقر إلى كمال وكل كمال مستحيل على هذه الأرض، اقتنعنا بضرورة تضافر جهود كل الكفاءات النقدية والعبقريات التنظيرية لمحاولة إيجاد مقاربة منهجية تبتعد ما أمكن عن النقص والخلل...، وانطلاقا من حتمية انعدام الكمال في أي منهج، فإننا نستنيم إلى أي منهج، ونحاول أثناء الممارسة التطبيقية أن نضيف ما استطعنا إضافته من أصالة الرؤية لينتج العمل الذي ننجزه شيئا من الشرعية الذاتية ولنبتعد عن النظرة الميكانيكية إلى النص. واستئنافا لما ذكرنا في الأسطر السابقة؛ فإنه يمكن التركيب بين المناهج كالتركيب بين البنيوية والاجتماعية "البنيوية التكوينية" ....)<sup>1</sup>. وفي أثناء التأصيل كذلك للمنهج المركب عند الدكتور عبد الملك مرتاض استوقفتنا عدة أسئلة أوردها الناقد في مستهل كتاباته، وهي أسئلة حول إشكالية المنهج حيث وردت تلك التساؤلات في كتب مختلف للناقد وهي: "تحليل الخطاب السردي" و "أ-ي – تحليل مركب لقصيدة أين ليلاي"، فقد استفتح الناقد هذين الكتابين بسؤالين مفادهما: تحليل النص الأدبي...بأي منهج؟ والتحليل الروائي...بأي منهج، وهذان السؤالان جديران بالتوقف عليهما، إذ إن إشكالية المنهج في تحليل النص الأدبي هي إشكالية لطالما أسالت أقلام النقاد وأرهقهم البحث فيها، فتلك الصعوبات في إيجاد المنهج المتفق عليه في تحليل الخطاب الأدبي ناتج عن قصور المنهج الأحادي في سبر أغوار النص، لذا نجد الناقد عبد الملك مرتاض يميل إلى التوليف المنهجي لعل وعسى أن يستطيع ذلك التركيب أن يحل إشكالية المنهج، ذلك أن المناهج بدورها تكمل بعضها البعض

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الملك مرتاض: (التحليل السيميائي للخطاب السردي)، مجلة علامات في النقد، العدد: 05، المجلد02، سبتمبر1992م، ص149–150-151

دون التسليم من الناقد بوجود منهج ثابت (بل إن المنهج الأمثل سنظل غرار الدهر ننشده ونصر على نشدانه حتى يقع لنا على النحو الذي يقترب من مما نريد منه).<sup>1</sup>

ولربما يرجع سبب التعددية المنهجية إلى قناعة الناقد بأن أحادية المنهج وانغلاقه على النص ليس السبيل الصحيح لمقارعة النص لذا تجده، يميل في مقاربته النقدية إلى التركيب المنهجي المفتوح والمنتشر عوض القراءة المغلقة المتقوقعة ذات المنهج الواحد، ويبدو الباحث على وعي كبير بهذا المنهج التركيي الذي تصدر عنه قراءاته، إيمانا منه أن (التعددية المنهجية أصبحت تشيع الآن في بعض المدارس النقدية الغربية ويرى أنه لا حرج في النهوض بتجارب جديدة تمضي في هذا السبيل بعد التخمة التي مني بها النقد من جراء ابتلاعه المذهب تلو المذهب خصوصا في هذا القرن.

ومما نلحظه أيضا عند الناقد مسايرة التفكيكية للسيميائية (La Sémiotique) فقد لجأ الناقد في العديد من مؤلفاته إلى المزج بين المنهجين، وهذا ما نلحظه من خلال عناوين كتبه الثلاث، وهي: "ألف ليلة وليلة، دراسة سيميائية تفكيكية لحكاية حمال بغداد"، وكتاب "أ/ي دراسة سيميائية تفكيكية لقصيدة أين ليلاي محمد العيد آل خليفة."، وكتاب "تحليل الخطاب السردي. معالجة تفكيكية سيميائية مركبة لرواية زقاق المدق". ونلحظ كذلك كيف أن التفكيكية تسير جنبا إلى جنب مع السيميائية فيما ذكرناه من أعمال الناقد، وذلك نظرا منه أنّ المنهج التفكيكي وحده قاصر عن كشف أغوار ومكامن وخبايا النص). <sup>2</sup>

بناء على ما تم ذكره نلاحظ أن الناقد عبد الملك مرتاض مال في كثير من كتاباته النقدية إلى المزج بين عدة مناهج نقدية وهذا التوليف بين المنهج يتضح جليا في أعماله النقدية وذلك فيما تناولته عناوين كتبه السالفة الذكر، وهذا التوليف المنهجي يرجع حسب نظر الناقد إلى قصور المناهج النقدية للوصول إلى المعاني والدلالات المبطنة داخل النصوص الإبداعية دون أن يسلم جدلا بأن هذا التركيب بين المنهجين سيكون هو المسعى النقدي النهائي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الملك مرتاض: أ-ي تحليل مركب لقصيدة (أين ليلاي) لمحمد لعيد، ط2 2004، دار الغرب للنشر والتوزيع، وهران-الجزائر، ص27 <sup>2</sup> يوسف لطرش/ ط.د نصيرة مسعودي: "تلقي التفكيكية عند عبد الملك مرتاض"، مجلة إشكالات في اللغة والأدب، المجلد:11، العدد:2، 2022م، جامعة تامنغست=الجزائر، ص181

*الـمبحث الثالث:* الـمنهج الـمركب عند الغذامي: يؤصل عبد الله محمد الغذامي في بعض كتاباته لمنهجه المركب وهذا منهج يبدو جليا من خلال ما تضمنه كتابه "الخطيئة والتكفير الذي أصل فيه الناقد لعدة مناهج حداثية (البنيوية والسيميائية والتشريحية) مستعينا بما للتأصيل لمنهج مركب يدرس به نصوص حمزة الشحاتة حيث يقول الناقد في هذا الصدد: "سنتناول هذه الاتجاهات باختصار شديد لنأخذ منها منهجنا في النقد<sup>11</sup> و يواصل بقوله: "وهذه هي المنطلقات الأساسية التي أفرزت كل المدارس النقدية المعتمدة على (الألسنية)، وقصارى غرضي هنا هو استخراج منهج لي لدراسة شاعري الخاص<sup>21</sup>، ويضيف الناقد قائلا بأن هناك أربع صفات تعطي المنهج العلمية وهي معطيات أفرزها العصر وهي:

- النسبية: في مقابل الإطلاق.
- –الديناميكية: في مقابل الجمود.
- –الاستنباط: في مقابل الإسقاط.
  - –الوصفية: في مقابل المعيارية.

ومن خلال تناول هذه المعطيات ندخل إلى منهجنا النقدي لنرى مقدار علميته كأداة إجرائية ومنظور معرفي.<sup>3</sup>

وقد اعتمد الغذامي في بناء منهجه على جملة من المفاهيم نلخصها في خمس نقاط وهي:

-الصوتيم: انتقل مصطلح الصوتيم من حقل اللسانيات إلى الفكر البنيوي، فلم يعد مجرد فونيم أو حرف بل أصبح عقدة دلالية وجمالية، تختبئ داخل النص، استعمله الناقد عبد الله الغذامي كأصغر بنية لا يمكن كسرها إلى ما هو أصغر منها داخل بنية النص الكبرى.

رأى الغذامي أن الصوتيم في الشعر العمودي الرومانسي، يكون في المطالع الشعرية الخلابة، كما قد يأتي في الخاتمة، في حين في الشعر الحديث يمثل الصوتيم القوة ذات السيادة داخل النص.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الله محمد الغذامي: (الخطيئة والتكفير، من البنيوية إلى التشريحية)، ط:4 1998م، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ص30 <sup>2</sup> المصدر نفسه، ص31

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد محمد الغذامي: (تشريح النص)، ط2 2006، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء–المغرب، ص106

-العلاقات: إن قيمة الشيء ليست في جوهره ولكنها في وظيفته، من هذه القاعدة تأسس مبدأ العلاقات فقيمة الصوت أو الكلمة أو الوحدة ليست في ذاتها، ولكن فيما تؤديه من وظيفة تنشئها العلاقة فيما بينها وبين سواها من الأصوات والكلمات، أو من علاقتها مع محيطها.

-الإشارة الحرة: الكلمة هي صورة صوتية، وتصور ذهني دال ومدلول، فكل كلمة تنطق تحمل هذين القطبين معها قطب الصوت، وقطب الدلالة، يختلف تركيز المتكلم على هذين القطبين حسب غرضه من المقولة، ففي الخطاب النفعي يتوجه الاهتمام نحو المدلول، وهو ما يسعى المتحدث إلى غرسه في ذهن المتلقي ليشتركا معا في تصور ذهني واحد، أما الغرض الجمالي للمقولة، ينحرف التركيز عن التصور الذهني المشترك، بل يسعى إلى تقوية القطب الصوتي وتكثيفه، فيحرر الكلمة من قيد التصور الذهني ويصبح الدال إشارة حرة تعوم سابحة لتغري المدلولات إليها وتنبثق معها، وتصبح هميعا دوالا أخر ثانوية متضاعفة، لتجلب إليها مدلولات مركبة.

-الأثر: أعطى مفهوم الأثر للصوتيم والعلاقة والإشارة الحرة، قيمة مبدئية بأن جعلها ذات حدوى. رأى الغذامي أن الأثر يمثل سحر البيان، فهو القيمة الجمالية التي تجري وراءها كل النصوص ويتصيدها كل قراء الأدب، فالنص لا يكتب إلا من أجل الأثر، إذ لا أحد يكتب شعرا لينقل إلينا أقوال الصحف وإنما يكتب الشعر طلبا لإحداث الأثر.

-التناص: فضل الغذامي تسمية تداخل النصوص، على مصطلح التناص، وهو اصطلاح يحمل معان وثيقة الخصوصية، تختلف من ناقد إلى آخر، رأى الغذامي أن العمل الأدبي يدخل في شجرة نسب عريقة وممتدة تماما مثل الكائن البشري، فهو لم يأت من فراغ كما أنه لا يفضي إلى فراغ، إنه إنتاج أدبي لغوي لكل ما سبقه من موروث أدبي، وهو بذرة خصبة تؤول إلى نصوص تنتج عنه، ومن طبع النص الأدبي أن يكون مخصبا ومنتجا تماما مثل كل كائن حي مثل الإنسان والشجرة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جمال مجناح وسهام حيوش: قراءة في تجربة الغذامي النقدية، حوليات الآداب واللغات، كلية الآداب واللغات-جامعة لمسيلة، العدد:09، المجلد:20 نوفمبر 2017 annaleslettres@gmail.com ص74–75

والآن – نصل إلى الإجابة عن سؤالنا عن نصوصية النص كمبدأ للنقد الألسني بمدارسه الثلاث: البنيوية والسيميولوجية والتشريحية حتى انتقينا منهجنا من مجمل ما فيها معتمدين على خمس مفهومات هي: الصوتيم / والعلاقة / والإشارة الحرة / والأثر / وتداخل النصوص / وهي مفهومات تحقق نسبية القيمة، من خلال وظيفة العلاقة، وتحقق "ديناميكية" الأشياء من خلال تحولات الأثر، كما ألها تؤسس لنا منهجاً استنباطياً؛ لأنه منظور معرفي يتحرك كأداة متحررة عن سيطرة الموضوع السابق مما يجعل نتائجه نتائج وصفية كفعل قرائي منظور. وهذا يحقق لنا صفات "العلمية" الأربع التي جعلناها أساساً لوصف المنهج العصري الضامن للنتائج العلمية ذات الأبعاد المعرفية والنسبية المفتوحة. وهذا يجعل منهجنا «الألسني» ضرورة معرفية يحتمها إحساسنا بالحاجة للموضوعية والعلمية في الحكم على الأشياء، وفي تحرير منظورنا من سيطرة الذاتية والظرفية. وما صورة التعامل مع النص إلا مثال على التعامل مع كل مواقف الحياة والخضارة.<sup>1</sup>

يتبين من خلال المسح السابق للتأصيل للمنهج المركب لدى عبدالله الغذامي بأن المنهج المركب دائما ما يبدأ بدحض المنهج المفرد والمقاربة الأحادية، والتأسيس للمنهج المركب والمقاربة المركبة، وهذا ما يتضح جليا في ما سبق سرده، حيث إنّ عبد الله الغذامي قد لجأ إلى دراسة عدة مناهج ألسنية سعيا منه لإيجاد منهج يساعده في قراءة قصائد شاعره الخاص (حمزة شحاته)، و لم يجد الناقد سبيلا إلا من خلال المزج بين تلك المناهج النقدية التي قدمت له حلولا في أثناء تشريحه لنصوص الشاعر حمزة شحاته، وقد ساعده هذا الزخم المنهجي للوصول إلى معان باطنية علَّ الشاعر نفسه لا يقصدها، وإنما من خلال الإجراء التشريحي كشف الناقد خبايا ومكامن ذلك النص، وما قاله النص وما لم يقله وكان ينبغي أن يقوله، وهذا التعدد الدلالي ما كان ليحصل لولا القراءة التشريحية التي من مظاهرها المقاربة المركبة (المنهج المركب).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد محمد الغذامي: (تشريح النص)، ص116

الفصل الثاني: تداخل المعارف عند كل من "مفتاح" و"مرتاض" و"الغذامي" من خلال كتبهم الممختارة 1 – تداخل الــمعارف في كتاب "تــحليل الــخطاب الشعري–استراتيجية التناص–لــمحمد مفتاح 2 – تداخل الــمعارف في كتاب "الــخطيئة والتكفير– من البنيوية إلى التشريــحية" لعبد الله محمد الغذامي 3 – تداخل المعارف في كتاب "تحليل الخطاب السردي– معالجة تفكيكية سيميائية مركبة-لرواية . .. .

الـــمبحث الأول: تداخل الـــمعارف في كتاب "تـــحليل الــخطاب الشعري–استراتيجية التناص–لــمحمد مفتاح"

يعتبر كتاب "تحليل الخطاب الشعري واستراتيجية التناص" نقطة تحول نوعي في الفكر النقدي المعرفي لدى النقاد العرب المعاصرين، لكونه يؤسس لخطاب نقدي يعمل على وضع شفرات ابستمولوجية للممارسة النقدية لمرجعية الكتاب، والقارئ الممامل في كتابات "محمد مفتاح" يجد أن كتاب "تحليل الخطاب استراتيجية التناص" من أهم المراجع والكتب التي ألفها نظراً لعدة اعتبارات منها غزارة الفكر النقدي الذي حواه، باعتبار هذا الكتاب هو القطب الأساسي الذي دارت حوله الآراء والأفكار النقدية لمحمد مفتاح من جهة، والمتنفس الأساسي والكبير الذي عبّر فيه مفتاح عن وجهات النظر والأفكار النقدية التي تشكل من خلالها المسامي والكبير الذي عبّر فيه مفتاح عن وجهات النظر والأفكار النقدية الي تشكل وهذا ما يتطلب زخمًا معرفياً كبيراً يشترط التأمل والتدقيق والتحليل والاستناج.

في مقدمة الكتاب عيّن مــحمد مفتاح دواعي التأليف استدراكا على كتابه الأول في "سيمياء الشعر القديم"، وهو هنا يدرس نصا أندلسيا قديــما أيضا:

-قصور الــمنهج (اللساني / السيميائي) في دراسة الــخطاب الشعري. -تبنى **القراءة الــمركبة** رغم أنـــها مــحفوفة بالــمصاعب، ومستهلكة للوقت. -نظرية سورل في الأدب بديل للتحنيس ودراسة الــمعجم. -إثبات الشعرية يكون من خلال اللعب اللغوي والتناص.

لقد تناول الناقد من خلال كتابه عدة عناصر لتحليل الخطاب الشعري معتمدا عليها في الشق الإجرائي لهذا الكتاب، الذي اختار له الناقد رائية ابن عبدون الأندلسي.

ويــمكن أن نلخّص هذه العناصر الواردة في الــجانب النظري للكتاب في أربعة مناحي رئيسية وهي: -الــمنحى الأول التشاكل والتباين في الصوت والــمعنى وفي الــمعجم ثــم التشاكل والتباين في التركيب النحوي، ويكون ذلك بــ: (التقديــم والتأخير، والاستفهام والتقرير، والإثبات والنفي، والتوليد والتحويل والتعالق والزيادة في الــمعنى والــمبنى، والبلاغي وذلك بالاستعارة الإبدالية والتفاعلية والتعالق واشتغاله على التجاوز والتوتر والــحقيقة والــمجاز والاستعارة وترابطها بالتحليل بالــمقومات).

-الــمنحى الثانــي تطرق فيه الناقد إلى التناص في الشكل والــمضمون والضروري والاختياري والتناص الداخلي والــخارجي وقصدية التناص، ليكون بذلك التناص وسيلة تواصل تنتج القصد في الإنتاج كما في الفهم.

-الــمنحى الثالث التفاعل مركزا فيه على التداوليين في مستوى اللغة الاجتماعي حيث أورد فيه الناقد أربعة تيارات وهي: تيار موريس بتركيزه على الإنسان والزمان والــمكان وعبارات الــجهة، وتيار فلاسفة أوكسفورد وأفعال الكلام، وتيار التوليديين من خلال ربط النص بسياقه، وأخيرا تيار السرديين بوصف النص الشعري بأنه حكاية تــحكى سيرورة ذات بينها وبين غيرها مشابــهة أو مــجاورة.

-الــمنحى الــمقصدي عند كرايس وسورل حيث أن التركيب ينصب على الذات باعتبارها مصدرا للعملية التواصلية، وتكون الــمقصدية عن طريق الأصوات والــمعجم والتركيب والــمعنى والتداول. وبــهذا يــمكن حصر العناصر السابقة في أربعة عناصر أساسية وهي: التشاكل والتباين والتناص والتفاعل والــمقصدية حيث دار تشريح القصيدة على هذه العناصر الأساسية وتشعباتــها الــمذكورة سلفا.

وبناءً على ما ذكر سابقا يتضح لنا أن تلك العناصر السالفة الذكر ليست عناصر لمنهج نقدي واحد بل هي مزج بين عدة مناهج، فالتشاكل والتباين عنصران سيميائيان والتفاعل والمقصدية هما عنصران للتّحليل اللساني والتناص خاصية سيمائية يمكنها أن تكون آلية من آليات التحليل التشريحي (التفكيك)، وهو ما فعله في هذا الكتاب، فهذا المزج بين عدة مناهج غربية حداثية في مــحاولة لإيــجاد منهج لتشريح قصيدة أندلسية قديــمة، فإن جاز لنا فيمكن أن نعتبر ذلك أصالة ومعاصرة، وهذا من الــجانب النظري<sup>1</sup>.

وأما من الـــجانب التطبيقي فقد عمد الناقد في تـــحليله لقصيدة ابن عبدون الأندلسي إلى دراسة كل بيت على حدة، ونـــجده يفصّل في عنصر دون غيره، وذلك على سبيل الــمثال عنصر التشاكل والتباين فلا يكاد يــخلو بيت من أبيات القصيدة من هذين العنصرين، ويوظف الناقد أيضا آليات عديدة حسب ما يتماشى مع القراءة والبيت الشعري، وسعي الناقد الــمستدام لإثبات العلاقة بين الأبيات وذلك باستخدام الــمربع السيميائي عند غريـماس في كل عملية تــحليلية للبيت الشعري، وظهور أيضا للبرنامج السردي وذلك دون التصريح به من قبل الناقد، ولكنه يستنتج من خلال التتبع للعملية لإجرائية والتطبيقية لدى الناقد وذلك أثناء تشريحه للقصيدة.

وقد تناول الناقد في أثناء تــحليله لقصيدة ابن عبدون الأندلسي ثلاث بني أساسية وهي:

## بنية التوتر، وبنية الاستسلام، وبنية الرجاء والرهبة<sup>2</sup>

وهذه القسمة الثلاثية تأتي مطابقة لتقسيم الأوروبيين لشعرهم، إذ عندهم الغنائي والمملحم والممأساوي وذلك أن كل نوع شعري من هذه الأنواع له طابعه التعبير الخاص؛ فالشعر الغنائي يميزه الفعل المضارع المسند إلى ضمير المتكلم، وهذا ما نحده في المقطع الأول من القصيدة. والشعر الملحمي يعبر بضمير الغائب والفعل الماضي ويحيل إلى أشياء وأدوات وأحداث، وهذا ما يمثله المقطع الثاني من القصيدة. والشعر المأساوي يتجه نحو المخاطب للالتماس منه القيام بعمل أو حضه عليه، ويستعمل الصيغ المستقبلية، وذلك ما يظهر في المقطع الثالث من القصيدة وإن هذه الأنواع جميعها موجودة في ثنايا قصيدة ابن عبدون التي هي موضوع الدراسة.

إن الشكل الظاهري للقصيدة إذن وجهنا إلى هذا التقسيم الذي ذكرناه، لأن كل بنية من هذه البنيات الثلاثة قد اتسمت بـخاصيات مـميزة، فهي في الـمطلع ذاتية غنائية، وملحمية في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أحمد مداس: (قضايا في تحليل الخطاب)، ص148–149–150–151–152–153

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد مفتاح: تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، ص173–303-303

الوسط، وهي مأساوية في الأخير، ولذلك فإننا التمسنا الــجوامع الــخفية التــي تربط بين خيوط القصيدة كلها، وهما شيئان اثنان:

1- الذاتية اللغوية التي نـــجدها منبثة في القصيدة جــميعا رغم قلتها في القسم الأوسط، ولكنها كانت تطل علينا من بين الفينة والأخرى متجلية في التمني(ليت) وضمير(نا) والألفاظ العاطفية (الــمصطفى، والاسقى...) وفي الأوصاف الــمحددة (ابن الــمصطفى... أبو ذبيان) وفي اللقب (اللطيم...).

2- الترعة السردية القائمة على الصراع، ففي القصيدة مواجهة بين الإنسان والدهر وبين الإنسان والإنسان، وميدان هذا الصراع هو فسحة زمانية تــحقب إلى ثلاث لــحظات : بداية ووسط ونــهاية.

وهي بالنسبة للإنسان: ما قبل التكليف-ما بعد التكليف-الـــجزاء على الأعمال<sup>1</sup>.

نلحظ أن الناقد عند تــحليله للقصيدة قسمها إلى ثلاث بني أساسية وهي: بنية التوتر وبنية الاستسلام وبنية الرجاء والرهبة.

أما بنية التوتر الـمتمثلة في الدهر الغرار والتي وردت في الـمقطع الأول من القصيدة يشير فيها الناقد إلى الصراع القائم بين الدهر والإنسان وكيف أن الدهر فاجع ومـحارب لكل الناس. وهذا ما تقدمه الـجملة النواة في القصيدة "الدهر حرب" وقياسا عليها يـمكن القول "الإنسان حرب"، وتـحليل هذه الجملة يقتضي وجود: متحاربين: الدهر/الإنسان أو الإنسان/الإنسان التهيؤ: كل من الـخصمين يعد ما يستطيع من قوة البداية: بداية الـهجوم وسط: الـمساحلة النهاية: الانتصار للدهر/الـهزيـمة للإنسان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص339

ومعنى هذا -بـمنطق الشاعر الـمأساوي- أن الإنسانية حكم عليها منذ الأزل بـمصير مـحتوم، فالدهر أعمى يقضي على الصالـح والطالـح لا يفرق بين خير وشرير، وبين طائع وعاص، إذن فمطلع القصيدة هو رسالة تـحذير للإنسان من الاستكانة إلى الدهر ومغرياته<sup>1</sup>.

وأما بنية الاستسلام فهي تـــمثل مقطعين في القصيدة:

الـــمقطع الأول والذي يكون الدهر فيه عادل فيتحدث فيه الشاعر عن تاريخ ما قبل الإسلام، وهو تاريخ قد وقعت فيه أحداث وحروب بين ملوك وقبائل وأشخاص، وكانت كلها أحداث وحروب قد وقعت قبل الإسلام، ومن تلك الــحروب ما وقع بين دارا ملك من ملوك الفرس وبين الاسكندر الــمصري وبين العرب وآل ساسان الفرس، وقد كرر الشاعر ذكر الفرس مع أنــهم يرجعون إلى أصل واحد ذلك أن هلاكهم كان على مصدرين مــختلفين، فدارا كان هلاكه على يد الاسكندر الذي ليس بــمسلم، وأما آل ساسان فكان هلاكهم على يد الــمسلمين.

وأما حروب القبائل فمنها تلك التي وقعت بين قبائل عربية كحرب البسوس (بين تغلب وبكر)، وحرب داحس والغبراء (بين عبس وذبيان)، وهي حروب دارت رحاها بين القبائل العربية في فترة ما قبل الإسلام، وهي حروب سببها نزاعات قبلية.

وأما الأشخاص فذكر الشاعر منهم امرؤ القيس تلك الشخصية التاريـــخية، فهي شخصية معروفة في تاريخ الأدب العربي التي لطالـــما ظل شعرها يتردد في أنـــحاء العالـــمين العربي والإسلامي إلى يوم الناس هذا، فقد أشار إليه الشاعر في القصيدة بأنه ذلك الضال الــمريض الذي يبحث عن ملك أبيه.

وجاء كذلك ذكر النعمان بن الممنذر وكنَّاه بماحمر العينين وقتله لعدي بن زيد، وهذه المحادثة الممشار إليها لمها عدة مغاز، أن هناك تبعية عربية للفرس استمرت تلك التبعية بعد انتهاء ملك المناذرة بسبب الظلم وعبادة الأوثان، وهناك الأخذ بالثأر، وأهم ما ركز عليه المخبر هو الأرض والعرض (المرأة والسياسة).

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص340

وكذلك ورود أخبار أهل سبأ الذين هزمهم الدهر فتاهوا في الأرض، واختيار الشاعر لعبارة تــمزيق بدل تفريق ذلك أن التمزيق منغرس في الذاكرة الــجماعية بواسطة عنهم في القرآن والقصص والآثار.

وعليه؛ فإن الأبيات الـمذكورة في هذا الـمقطع سرد أحداث قد وقعت بين الـملوك والقبائل والأشخاص في فترة ما قبل الإسلام، ويرى الناقد من خلال ما ورد في هذا الـمقطع أ، الدهر كان عادلا وذلك لفتكه بالظلمة والـمفسدين.

والـــمقطع الثانـــي والذي أورد فيه الشاعر أحداث التاريخ الإسلامي، بذكر أهم الشخصيات التي ساهـــمت في نشر الإسلام، واستشهدت في سبيل الدعوة إلى الله، ومن أولئك الشخصيات حـــمزة أسد الله وسيد الشهداء وعم النبي صلى الله عليه وسلم، ومنهم أيضا جعفر الطيار وخبيب وطلحة الفياض الذي جاهد بماله ونفسه في سبيل نشر الدعوة الإسلامية وهو كذلك من العشر الــمبشرين بالــجنة، وكيف فتح الــمسلمون بلاد فارس والروم وصولا إلى الصين.

ويرد أيضا حادثة استشهاد عثمان بن عفان رضي الله عنه، وما حدث بعدها من فتنة وحرب بين عليّ ومعاوية بن أبي سفيان حيث استشهد في تلك الفتنة جمّ غفير من الصحابة وأريقت الكثير من الدماء الزكية من الطرفين، وقد تواصلت تلك الـحرب بين العلويين والأمويين بعد تأسيس الدولة الأموية، وكذلك حادثة اغتيال الـحسين بن علي حفيد النبي صلى الله عليه وسلم، وحـمي وطيس ذلك التراع الذي حدث بين السلف إلى أن وصل حـمى الكعبة والـحجر أيام الأمويين وذلك بقيادة الـحجاج بن يوسف الثقفي، أحد قادة جيش بني أمية.

وتصف الأحداث الـمسرودة في الأبيات كيف كان الـحكم الأموي وبعض تصرفات الأمراء الأمويين الذين اتصفوا بكثرة اللهو والعبث واتباع ملذات الـحياة والتشبث بـملك زائل لا مـحالة، ويذكر أيضا سقوط الدولة الأموية من يد آخر أمراء بنـي أمية وهو مروان، وفي الـمقابل قيام الدولة العباسية على يد أبو العباس عبد الله السفاح مؤسس الدولة العباسية، وعرج الشاعر إلى ما عرفته هذه الدولة من رخاء العيش والعز وما طرأ عليها من الانـحطاط والتدهور إبان الغزو التتاري لبغداد عاصمة الدولة العباسية آنذاك. وفي هذا المقطع أحداث عديدة منها حادثة قتل المحسين بن علي بن الحسن...، على يد أتباع موسى المهادي العباسي، ومنها أيضا حال البرامكة وما كانوا عليه من سؤدد وشرف وما آلت إليه حالمهم في الأخير.

ويظهر لنا مــما سبق ذكره أن هذه الــمرحلة تــحكي تاريخ الــمسلمين من زمن الصحابة مرورا بالفتوحات الإسلامية، وقوفا على الفتنة التي وقعت بين الصحابة وتأسيس الدولة الأموية في الشام، وكيف كان صراع الأمويين والعلويين مــحتدما في تلك الــحقبة من التاريخ الإسلامي، وصولا إلى سقوط الدولة الأموية على يد أبي العباس عبد الله السفاح ونــهوض الدولة العباسية وما جرى فيها من صراعات بين ملوكها وأمرائها وتــحكم الأتراك في شؤنــها وصولا إلى سقوطها على يد التتار ودخولــهم إلى بغداد عاصمة الــخلافة العباسية.

وهذه الأحداث التي نرى من خلالـــها صراع الإنسان مع الإنسان ما هي في الـــحقيقة إلى صراع الدهر مع الإنسان وذلك اتضح فيما سبق، كيف أن الدهر ثنى في طياته كل تلك الأحداث التي عاشها التاريخ الإسلامي بـــحلوها ومرها.

ولربـــما هذا ما جعل الناقد يطلق على الدهر في هذه الـــمرحلة بـــأنه دهر عادل جائر، ففي نظر الناقد أن الدهر كان عادلا إذ قضى على الأمويين وأنصارهم ولكنه كان جائرا لفتكه بالعلويين والعباسيين.

وأما البنية الأخيرة وهي بنية الرجاء والرهبة وتتمثل في الـــمقطع الأخير من القصيدة ويأتي فيها الدهر جائرا ويسرد الشاعر في هذا اـــلمقطع ما أصاب أخلاّءه بني الـــمظفر وهذا ما تكثفه القصيدة في جـــملتها النواة الثانية "الأيام مراحل" وكل إنسان مسافر يعني أن له:

- بداية: تـــهيئة أدوات السفر
  - وسط: قطع المراحل
- نهاية: وصول الهدف

فهذا الـــمقطع من القصيدة خصّه الشاعر لرثاء أخلاّءه من بني الـــمظفر وهم ملوك من ملوك الطوائف الأندلسية، وتعرف مـــملكتهم بـــمملكة بطليوس<sup>1</sup>.

ففي أوائل سنة 488ه (أوائل 1090م) بعث حاكم إشبيلية الأمير سير بن أبي بكر الــمرابطي جيشا إلى مــملكة بطليوس وهي مــملكة بني الــمظفر (بنو الأفطس) لافتتاحها، فاخترق جنود المرابطين أراضي مملكة بني المظفر (مملكة بطليوس)، مما اضطر ابن المظفر أن يــمتنع بــحصن بطليوس الــمنيع الضخم، ولكن سرعان ما اقتحمه جيش الــمرابطين بعنف وقبضوا على الممتوكل وولديه الفضل والعباس، فأخذ المرابطون بطليوس وأسروا الممتوكل وولديه، وما لبثوا أن أعدموهم، وهكذا سقطت مــملكة بطليوس في يد الــمرابطين بعد أن عاشت في ظل بني الــمظفر خــمسة وسبعين عاما حيث ازدهرت الــمملكة بالعلم والأدب وشتي فنون المعارف، وكان عمر الملقب بالمتوكل من أشهر ملوك بني المظفر وملوك الطوائف وأبقاهم ذكرا، وقد اشتهر بعلمه وأدبه وشعره وبلاطه الزاهر، الذي كان جامعة أدبية أكثر منه قصرا ملوكيا، وقد أذكت مــحنة بني الــمظفر فجيعة الشعر الأندلسي، حيث نظم في رثائهم ورثاء دولتهم وأيامهم وزيرهم الكاتب والشاعر الممبدع، أبو ممحمد عبد الممحيد بن عبدون مرثيته الشهيرة التي تعتبر من أجود المراثي الأندلسية، حيث خصّص الشاعر مقطعا من قصيدته يذكر فيه مــحاسن مرثييه وذلك بوصفهم بأنــهم نافعون لــمن صافاهم وضارون لــمن ناوءهم أي أنهم عقلاء يسلكون ما تـمليه عليهم ظروفهم، ويزيد في ذكر مـحاسنهم وذلك بوصفهم بأنسهم أصحاب رفعة وسمو، فهم في الفضل والكرم فوق كل الناس، وبسهذا فالشاعر يعلى من شأن مرثيبه ويدنمي من شأن أعدائهم، وكذلك ورد في بعض أبيات هذا المقطع تحريض على الأعداء الذين فتكوا ببني الــمظفر، وشحذ الــهمم للأخذ بالثأر مــمن فتكوا ببنــى المظفر.

فالدهر إذن في هذا الــمقطع يأتــي جائرا لأنه فتك بأخلاء الشاعر وهم بنــي الــمظفر، وعادل لأن الــمرابطين أنفسهم سائرون في طريقهم إلى النهاية اــلمؤلــمة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص341

ومــما يظهر لنا من خلال ما سبق ذكره أن مقصدية ابن عبدون كانت تــحمل أهدافا عديدة منها:

استخلاص العبرة مما لقيه العتاة الطائشون الترقون (ما قبل الإسلام)، وإظهار العطف على العلويين والمميل إلى العباسيين وذم الأمويين، ولكن مع هذا فإننا نظن أنّ القصدية عبرت عما هو أعمق وأشمل وهو اتماد البشرية المحدال بالسيوف والدفع بالرماح قانونا بدلا من الدفاع بالتي هي أحسن، وأيضا ممانات الطبيعة البشرية لسنن الكون هذه جعلت الشاعر يذم الدهر ولكنه سرعان ما يمدحه لأنه هو المقتصّ للمظلومين من الظالمين<sup>1</sup>.

ونخلص في هذا المبحث إلى أن الناقد ومن خلال تحليله للقصيدة فإنه انطلق من داخل نصها وذلك بانتقائه لعناصر دلالية في حدّ ذاتها ورصد علاقة تلك العناصر ببعضها، ما أنتج لنا معاني فنية وجمالية، ولكن الناقد خلال هذا المنجز النقدي المعاصر لم يكتف بدراسة القصيدة من داخلها فحسب بل تحاوزها إلى تلك العوامل الخارجة عنها وهي تلك الأحداث التاريخية التي مرت بها البشرية في حقب متعاقبة من الزمن، انطلاقا من تلك المحروب القبلية والتراعات العرقية التي عاشتها البشرية في حقب متعاقبة من الزمن، انطلاقا من تلك المحروب القبلية في تلك التراعات العرقية التي عاشتها البشرية في تاريخ ما قبل الإسلام مرورا بتاريخ ما بعد الإسلام متمثلة في تلك التراعات العرقية التي عاشتها البشرية في تاريخ ما قبل الإسلام مرورا بتاريخ ما بعد الإسلام متمثلة الأمويين والعاصيين وصولا إلى زمن الفتنة أو ما حدث من صراعات بين الأمويين والعلويين وبين حيث انقسمت الأندلس إلى مماليك تتصارع في ما بينها، وكان الشاعر قد عاش في عصر هذه المويين والعباسيين ومولا إلى زمن الشاعر وهو العصر الأندلسي وخصوصا عصر ملوك الطوائف حيث انقسمت الأندلس إلى مماليك تتصارع في ما بينها، وكان الشاعر قد عاش في عصر هذه المماليك حيث كان وزيرا لإحدى ممالك الطوائف وهي مملكة بني المظفر، وكانت تلك المماليك حيث كان وزيرا لإحدى ممالك الطوائف وهي منه القصيدة مرئية من أحسل المرثيات الأندلسية، حيث جسدت محاسن وصفات بني المظفر وسعى الشاعر كذلك من خلالها إلى شحذ المهمم والتحريض على الأعداء والأخذ بالثار من فتك بأصحابه.

فهذه الـــجوانب الــخارجة عن النص والتـــي خلص إليها الناقد في أثناء تشريــحه للقصيدة تـــجعلنا نقف على مظهر من أهم مظاهر التفكيك ألا وهو ذلك التداخل الـــمعرفي الذي يتضح جليا من التداخل الـــحاصل بين الأدب والفن والتاريخ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص342

الـــمبحث الثانـــي: تداخل الـــمعارف في كتاب "الــخطيئة والتكفير– من البنيوية إلى التشريــحية" للغذامي

لقد تطرق الناقد عبد الله الغذامي في كتابه "الـخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية " في شقه النظري إلى البحث عن نـموذج دلالي يدرس من خلاله أعمال الشاعر حـمزة شحاتة، و في أثناء بـحث الناقد عن النموذج الـمطلوب (استفاد إلى أبعد مدى من كل ما عرض له نظريا عن التلقي واستقبال النص، ولـم يكن حديثه ولا استدلالاته في هذا الـحانب بـمثابة الـمقدمة التي ينساها صاحبها بعد أن يدلف إلى التطبيق، بل كان التزاما مسبقا، وبيانا بـما سيقوم به في تعامله مع نصوص الشاعر حـمزة شحاتة، شعرا كانت أو قصة أو مقالة أدبية. وما كان ليحقق هذا القدر من الاتصال بالنصوص أو يستقبلها بـهذا الـمستوى من الـمعرفة النقدية العالية لو الم يكن قد اهتدى بصاحبه فارس النص "رولان بارت" وزميله الآخر تودروف صاحب نظرية القراءة بأنواعها الثلاثة: الإسقاطية وقراءة الشرح، والقراءة الشاعرية، والأخيرة هي التي تسعى إلى كشف ما هو في باطن النص، وهي غاية الغذامي وهدفه الفي والأخلاقي.

وقراءة عبد الله الغذامي لأدب شحاتة قد مرت بــخطوات يــمكن أن نــجملها فيما يلي: أ- قراءة عامة (لكل الأعمال)، وهي قراءة استكشافية (تذوقية) مصحوبة برصد للملاحظات.

ب – قراءة تذوقية (نقدية)، مصحوبة برصد الـملاحظات مع مـحاولة استنباط (النماذج) الأساسية التي تـمثل(صوتيمات) العمل أي النواحي الأساسية.

ج – قراءة نقدية تعمد إلى فحص (النماذج) بـمعارضتها مع العمل على أنــها كليات شـمولية تتحكم في تصريف جزئيات العمل الكامل، الذي هو مــجموع ما كتبه حــمزة شحاتة من شعر أو نثر أو مقالة أو أي مقولة أدبية شحاتية.

د- دراسة النماذج على أنها وحدات كلية، وندرسها هنا بناء على مفهومات النقد التشريحي، منطلقين من مبدأ الألسنية. وهذه النماذج هي (إشارات عائمة) تسعى إلى تأسيس (أثرها) في القارئ الذي هو الصانع لهذا الأثر عن طريق تفسير الإشارة بربط النص بسياقه من أجل بناء حركة النصوص المتداخلة)، وبالتالي بناء (الشحاتية) التي هي النص المطلق لما خطه قلم حمزة شحاتة. ه\_\_ وبعد ذلك كله تأتي (الكتابة)، وهي إعادة البناء، وفيها يتحقق النقد التشريـحي، إذ يصبح النص هو التفسير والتفسير هو النص (لأن النص يعتمد اعتمادا مطلقا على التفسير، والتفسير يعتمد اعتمادا مطلقا على النص - كما هو الـمبدأ التشريـحي)<sup>1</sup>.

وهكذا كان هذا الكتاب الذي بناه الناقد من هذا المنطلق على نموذجين قرائيين لأدب شحاتة.

أولا: (نـموذج الـحملة الشاعرية). والـحملة الشاعرية كما يراها هي أصغر وحدة أدبية في نظام الشفرة اللغوية للجنس الأدبـي الـمدروس، وقد تكون بيتا أو مقطعا أو جـملة صغيرة في سياق نثري. وكما ساعدته القراءة الـمتعددة على رصد الـحمل الشاعرية فقد ساعدته في تفكيك النصوص على إعادة بناء هذه الـحمل في غير أماكنها السابقة. وقد أعطى نفسه ذلك الـحق من منطلق كونه صار شريكا للمبدع، يـمكنه تنقية نـماذجه الإبداعية مـما هو ليس بإبداع، ومن وضع القول الفني في مكانته اللائقة. وقد قام بتقسيم الـحمل في نصوص شحاته إلى أربعة أنواع.. الـحملة الشعرية/وجـملة القول الشعري/ وجـملة التمثيل الـخطابي/ثم الـحملة الصوتية.. والأخيرة أردأ الـحمل لأنـها منظومة لذات النظم.

ثانيا: هو النموذج الدلالي (نـموذج الـخطيئة والتكفير) أو بعبارة أوضح نـموذج الرجل والـمرأة، أو نـموذج العلاقة الأزلية بين الكائنين البشريين، وما ينتج عن تلك العلاقة الأزلية من صراع بين الـخطيئة والتكفير بين الـمنفي من الفردوس والعودة إليه. والعلاقة بين شحاته والـمرأة هي الثنائية الـمتعارضة التي صنعت نصوص أدبه وخلقت نـموذجه التام.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد العزير الـــمقالــح: (الدكتور عبد الغذامي والتأسيس لـــمنهج عربي في النقد الأدبي –قراءة في كتاب الــخطيئة والتكفير-)، الغذامي الناقد –قراءات في مشروع الغذامي النقدي: (كتاب الرياض)، العدد: 97–98، ديسمبر 2001م–يناير 2002م، ص298–299.

1 – النموذج (الـخطيئة/التكفير) ذكرنا مسبقا أن نـموذجنا الدلالي لأدب حـمزة شحاتة يقوم على ثنائية (الـخطيئة/التكفير) وهذا النموذج يرتكز على ستة عناصر لكل عنصر دلالة نفسية وفنية واسعة الأبعاد. وهذه العناصر هي: 1 – آدم (الرجل/البطل) البراءة

- 2 حواء (الـمرأة/الوسيلة) الإغراء 3 - الفردوس (الـمثال/الـحلم) 4 -الأرض (الانـحدار/العقاب) 5 - التفاحة (الإغراء/الـخطيئة)
  - د إبليس (العدو/الشر)

وثنائية (الخطيئة/التفكير) تمثل قطبين تتحرك العناصر الستة في محالها. وحمزة شحاتة في هذا النموذج – وفي الكتاب عامة – ليس هو الرجل الذي عرفه الناس في مكة المكرمة وفي جدة والقاهرة. أي ليس ذلك الإنسان الذي يشبه أي إنسان في هذه الدنيا يحمل اسماً ويعمل في وظيفة ويتزوج وينجب ويسعى في الأسواق. إن هذا الشخص رجل لا يهمنا أبداً، وهو محرد فرد من البشر عاش في زمن معين وفي بقعة محددة، وينتهي كنهاية أي محلوق آخر ويصير أمره لبارئه. وهذا تاريخ يتشابه فيه كل البشر. ولو كانت هذه صفة شحاتة لم يحطر لنا على بال، ولكن الذي نقصده هو حمزة شحاتة الآخر، هو النموذج: الشاعر الفنان أي الصورة النموذحية التي ترسمها لنا أعمال حمزة. وهنا نعزل حمزة الشخص، ونعزل تاريخه معه ونسقطه من تفكيرنا. ولن يعنينا من تاريخه الخاص ويوميات حياته إلا تلك الأحداث التي تدخل في محال نموذجية التي ترسمها لنا أعمال حمزة. وهنا نعزل حمزة الشخص، ونعزل تاريخه معه ونسقطه من تفكيرنا. ولن يعنينا من تاريخه الخاص ويوميات حياته إلا تلك الأحداث التي تدخل في محال نموذجيا، كأن يفسر الحدث اليومي لنا جانباً من حوانب (النموذج) أو أن يكون الحدث غير عادي وتكون علاقته بالنموذج حينئذ أقوى من علاقته بالشخص، وصور الحياة الست تؤكدها كل المؤشرات الدينية والنفسية. -فالصورة الأولى: البراءة (آدم)، وهي تــمثل في حياة أبينا آدم في الــجنة حتى يوم أكله لــلتفاحة الــحرام. وهذه البراءة تظهر مع كل مولود والفطرة هي البراءة الصافية قبل الإثم، وهذه البراءة تظهر مع كل مولود كما ورد عن النبي (ما من مولود إلاّ يولد على الفطرة فأبواه يهوّدانه أو ينصرانه أو يــمحسانه)<sup>1</sup>.

-والصورة الثانية: الإغراء (حواء)، وهو في قصة آدم اقترانه بــحواء وتعلقه بــها، وبــها خُطئ آدم فخُطئت ذريته، وتظل الــمرأة مصدر إغراء صارخ للرجل، حتــى صارت القدرة على تــجنب الإغراء (الــمحرم) سبباً من أسباب النحاة، والإغراء سيظل ثغرة في حياة الــمرء تنفذ منه الـخطايا. كما جاء في الـحديث عن السبعة الذين يظلّهم الله في ظلّه يوم لا ظلّ إلاّ ظلّه، رجل طلبته ذات منصب وجــمال فقال إني أخاف الله<sup>2</sup>.

-والصورة الثالثة: العدو (إبليس)، العدو الأول لآدم وذريته وهو إبليس، الذي أخذ في مـمارسة دوره ضد ابن آدم من عهد مبكر، فأخذ يغرّ ابن آدم، والغرور يقتضي تـحول نظر الإنسان من الـحقيقة إلى الوهم. والشيطان يبرع في تـمثيل هذا الدور براعة استحق معها أن يصفه القرآن الكريم مراراً بأنه (الغرور)، ﴿ويعدهم ويـمنيهم، وما يعدهم الشيطان إلا غرورا» - (النساء الآية 120) -.

-والصورة الرابعة: المخطيئة (التفاحة)، وهي ممارسة ظلت مع الإنسان في كثير حتى صارت صفة له، وكانت خطيئة الإنسان الأول أكله للتفاحة فبسببها اقترف الإثم وارتكب المخطيئة، وفي ذلك جاءت الأحاديث الشريفة: (كل ابن آدم خطاء وخير المخطائين التوابون)<sup>3</sup>، (ولو أنكم لا تمخطئون لأتى الله بقوم يمخطئون يغفر لهم)<sup>4</sup>، وصار طلب المغفرة دعوة ثابتة للإنسان كما يلقننا القرآن الكريم: (ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تمحمل علينا إصرا كما حملته على الذين من قبلنا. ربنا ولا تمحملنا ما لا طاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحمنا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صحيح البخاري 92/2 (باب الجنائز) – دار الفكر بدون تاريخ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق 161/1 (باب الأذان).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> التــرمذي قيامة 49 وابن ماجه: زهد 30 (نقلا عن الــمعجم الــمفهرس لألفاظ الــحديث النبوي – ابريل1943م).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أخرجه الـحاكم: الـمستدرك. ج246/4 (مكتب المطبوعات الإسلامية. حلب/لبنان بدون تاريخ نشر).

-والصورة الــــخامسة: العقاب (الأرض)، والإنسان مقترفاً للإثـــم يقع في (الأسفل). وأسوأ صور هذا السقوط يكون في عذاب النفس أمام صاحبها، مـــما هو صفحة من الشقاء البشري الـــمديـــم.

-والصورة الــــخامسة: الـــتكفير (الفردوس)، حيث هو تـــمهيد للعودة إلى زمن البراءة والارتفاع إلى (عليين). ولذلك أمر الإنسان في حالة الكارثة أن يردد شعار الوجود الـــحق: إنا لله وإنا إليه راجعون<sup>1</sup>.

2 - صورة من النموذج في أدب شحاتة:

نأتـــي الآن لقراءة نصوص من شحاتة قراءة مبنية على عناصر النموذج، وستكون قراءة مباشرة تعتمد على أمثلة من شحاتة وينطبق ما يقال عنها على ما سواها مـــما كتبه شحاتة.

**آدم**: تظهر صورة آدم في مأساته الأزلية جلية في مواقف عديدة من شعر شحاته تقرأها صريــحة في هذه الأبيات:

1 - هذرَت شُعُورِي حِينَ صَعَّدْتهُ شِعْرًا وَأُشْفِي لِنفسي أَنْ أُفَجرَهُ حَمْرًا
 2 - فمالي وَقَدْ عِفْتُ السَّلاَمَةَ مَوْرِدَ اوَ أَعْرَضْتُ عَنْ أَسْبَابِ طَالِبِهَا كِبْرَا
 3 - قمالي وَقَدْ عِفْتُ السَّلاَمَة مَوْرِدَ اوَ أَعْرَضْتُ عَنْ أَسْبَابِ طَالِبِهَا كِبْرَا
 5 - تَبَدَّلَت مِنْ عزْمِي وَجَهْلِ شَبِيبَتِي حَجَى لاَ يَرَى إِلاَّ المَسَاوِئَ وَالنُّكْرَا
 4 - يُهوِّنُ فِي عَيْنِي الحَيَاةَ وَأَهْلَهَ اوَيوسِعُ طُلاَبُ الـمتَاعِ بِهَا سَخْرا
 4 - يُهوِّنُ فِي عَيْنِي الحَيَاةَ وَأَهْلَهَ وَيوسِعُ طُلاَبُ الـمتَاعِ بِهَا سَخْرا
 5 - فَعِشتُ وَإِيَّاهُ رَفِي عَيْنِي الحَيَاةَ وَأَهْلَهَ عَلَى غَيْرِ قَصْدٍ نَخِيطُ السَّهْلَ وَالوَعرَا
 6 - حريبين فِي دُنْيا تَفِيضُ بَشَاشَةً
 7 - وَنَحْنُ سَوَاءٌ إِنَّمَا العَيْشُ رِحْلَةٌ
 7 مَنَى قُدُمًا لاَ يَسْتَشِفْ لَهُا سَرَّا
 8 - وَلَمْ أَرَ مِثْلَ الجَهْلِ عَوْنًا لَمُدْلِجِ
 7 مَضَى قُدُمًا لاَ يَسْتَشِفُ لَهَا سِرَّا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد الله محمد الغذامي: (الخطيئة والتكفير، من البنيوية إلى التشريحية)، ص135–136–137

10- فَأَنْفَقَ فِي ظِلِّ الْحُمول حَيَاتَــهُ وَعَاشَ عَلَى جَدْبِ الحَقِيقِةِ مُضْطَرًا

ومن البيت رقم 2 تتضع قصة الخطيئة الأولى، إذ عاف آدم السلامة (الفردوس) وأخذ بالكبر مركباً له. والكبر أحد هدايا الشيطان لابن آدم. وفي البيت الثالث اكتشف آدم العقل وهو مصدر شقاء، وهو بديل لزمن البراءة، وفي البيت الرابع تتكشف له حقيقة الحياة على الأرض فتهون عنده لأنها كما يقول البيت الخامس متاهة يضيع فيها آدم، وفي الخامس والسادس تظهر العلاقة المتوترة بين آدم وحواء، فهما رفيقا متاهة، وهما حرىبان جمعتهما الضرورة كي يقطعا العمر في رحلة العيش المقيدين بما (بيت -7). وكأن الشاعر أحس بنفسه وشدة وعيه بالنموذج، وأحس أن الناس قد لا يحدون ما يحد، فقدّم لنفسه ولقارئه حلاً لهذا التساؤل في البيت الثامن، وهو أن المأساة وسرها تنكشف لذي الحس المرهف، ولكنها لا تظهر لمن مات حسه تحت وطأة الحهل الدامس مما يحعله يمضي في عيشه قدماً غير عارف للحياة سراً وغير عابئ بذلك أصلاً. أما شاعرنا فقد انطوى على نفسه نادباً مأساته وعاش مضطراً (على جدب المحقيقة). أي على فداحة الاكتشاف حينما عرف بالمحطيئة وأخذ يفكر فيها، ونرى هذه الصورة في كثير من أشعار شحاتة. مما يحمل ندباً لمان مرق أخذ يفكر ونرى هذه الصورة في كثير من أشعار شحاتة. من ايمن عنها ندباً مأساته وعاش منطراً ونرى هذه الصورة في كثير من أشعار شحاتة. من ايمن الدباً المان مشرق وترمسراً على حاضر أليم (الفردوس/الأرض) ومن ذلك قوله في قصيدة بعنوان (تحية):

> (وكأنـــها تكرار للسابقة): - تَحِيَّةَ المدْلَج مَلَّ السَّرَى وَنَ

- تَحِيَّة المدْلَج مَلَّ السَّرَى
 وَنَاءَ تَحْتَ الفُلْكِ الدَّائِرِ
 - ظَمْآنٌ وَالرِّيُّ مُبَاحٌ لَهُ
 بَجيلٌ فِيهِ نَظْرَةُ النَّاكِرِ
 - طَاوٍ عَلَى وَفْرَةٍ مَطْعُومِهِ
 تَحْقِرُهُ إِعْرَاضَةُ السَّاخِرِ
 - تَحَيَّةُ البَاكِي عَلَى مَا مَضَى
 وَالهَازِ عُ الكَافِرُ بِالحَاضِرِ
 - تَوُودُهُ أَعْباءُ إِحَسَاسِهِ
 مَا يَرَى مِنْ كَوْنِهِ السَّادِرِ
 - مِنْ صُوَّرِ العَيِشِ وَأَسْرَارِهِ
 أَعيَتْ عَلَى القَائِفِ وَالزَّاجِرِ

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص138-139

أما عناصر النموذج الأخرى وما لــها من أمثلة في أعمال شحاتة فهي مثل:

الفردوس: الفردوس يــمثل ماضي الإنسان وحلمه البعيد الغائر في نفسه، ويتجلى هذا الــحلم في منام الإنسان أو في تطلعاته الـحالـمة أو في طموحه للمصير الـمأمول، وفي شعر شحاتة قصائد تبرز فيها صورة المماضي الممشرق بضيائه العظيم، وليس المماضي هذا إلا ماضياً رمزياً، إذا قرأناه حسب النموذج وجدنا فيه تصوراً متخيلاً لفردوس الشاعر المفقود.

ومن ذلك قول شحاتة في قصيدته: **يا قلب مت ظمأ** 

عَانَ بَجَنبي يَهْفُو ثَائِــرًا قَلِقًا 1 – زَادَتْهُ فِي الحبِّ عُقْبَى أَمْرِهِ رَهَقَا 2-يَظَلُّ إِنْ ذُكِرَ الماضِي وَفِتْنَتُهُ غَصَّانُ...رَاحَتِهِ أَنْ يَلْفَظَ الرَّمَقَا مَاتَتْ وَحَلَّفَتْ الآلاَمَ وَالْحُرُقَا 3 – تُحْيى خَيَالاَتُ مَاضِيهِ لَهُ صُوَرَا وَيْلاً يُزَلِّزِلُ عَزْمَ الجِلْدِ وَالْخَلَقَا 4 - وَرُبَّ ذِكْرَى أَذَاقَتْ نَفْسَ بَاعِثِهَا وَأَنَّ حَظَّكَ فَيهَ كَانَ مُؤْتَلَقًا 5 – يَا قُلْبُ غَرَّكَ مِنْ مَاضِيكَ رَوْنَقَــهُ 6 – وَأَنَّ مَسْرَحَ لَذَّاتِ الهوَى شَرَعَ حوَى الحَيَاةَ مدَى ضَـــمَّ الهَوَى أُفْقًا

عَلَى حِفَافِيهِ يَنْمُو الزَّهْرُ مُتَّسقًا

العَابِدَ الفَرْدَ يَحْبُوكَ الرضَا غَــدَقَا أَلْقَى عَلَيْهَــا الْهُوَى مِنْ صِدْقِهِ أَلَقًا وَعُدْتَ تَشْهَدُ مِنْ عِبادِهِ فِرَقا عِبَادَةُ الحُبِّ فِيهِ تُشْبُهُ المَلِقَا وَدَعْ مُدَنِّسَهُ يهلِكُبهِ شَرَقَا

7 - وأَنَّ جَدْوَلَكَ السَّلاَّلُ مُطْرِدً 8 – يَلْقاكَ بِالوَرْدِ طَلِقًا مِنْ مَنَاهِلِهِ وَ بِالْمَفَاتِنِ يُسْبِسِي سِحْرَهَا الحَدَقَا 9 – رَفَّتْ عَلَيْهِ مَعَانِي الْحُسْنِ سَافِرَةً فَاقَتْ بِمَا ذَابَ مِنْ أَلْوَانِهَا الــشَّفَقَا 10 - وَأَنَّ مِحْرَابَكَ القُدْسِي كُنْتَ بِهِ 11 – تُقِيمُ فِيهِ فُرُوضَ الحُب حَاشِعَةً 12 - فَالَيَوْمَ نُوزِعَتْ فِي مَثْوَاكَ خُرْمَتُهُ 13 – وَزَاحَمَتْكَ عَلَى أَرْكَانَهِ مُهَجُ 14 – وَالَمَاءُ؟ لاَ مَاءَ يَا قُلْبِي.. فَمُتْ ظَمَأً في هذه القصيدة تتحرك مشاعر الشاعر متوهّجة بذكرى ماضية، فيغنيها مطلقاً أساه عليها بهيام صوفي وعشق رباني لا يمكن أن يكون عن ذكرى دنيوية زائلة، وإنـما هو صدى لـما ورثه شحاتة عن النموذج من صورة مـحتبسة في اللاوعي الـجمعي، أطلقها الزمن من مـحبسها تـحت وطأة الظرف الـمعيشي الفادح الذي ما إن مرّ به الشاعر حتى تـحركت صورة الـماضي في وجدانه في تعارض مع الـحاضر الـخانق، وفي البيتين 10-11 نـجد صورة تـماثل حالة آدم عليه السلام في الـجنة حيث يعبد الله وحده ورضا لا يدركه كدر، وفي البيتين 12-13 يـجد القارئ صورة لـحياة يشاهدها الـمرء دائماً في دنياه، ويستطيع القارئ إلباس هذه الصورة على مواقف كثيرة في زماننا وكل الأزمان التي تـماثله.

وتنتهي القصيدة بانقطاع الماء: انقطاع الـحياة لأن الـماء هو الـحياة، كما ورد في القرآن الكريم: (وجعلنا من الـماء كل شيء حي) – (الأنبياء الآية 30) فلم يبق على القلب غير انتظار الـموت: العودة إلى الفردوس. وهذه ليست نـهاية أو فجيعة ولكنها غاية الشاعر ومبتغاه، فليس دون العودة إلى الفردوس من غاية، وهي هدف يكون كل شيء سواه شقاء وعناء: أي ظمأ<sup>1</sup>.

*الأرض*: الأرض ذلك الـــمنفى الإنساني الذي هبط إليه آدم، والذي تـــحوّل إلى منفى أزلي كتب على النموذج امتحاناً له وبلوى، وما أقساه من منفى يقول عنه شحاتة:

(إن أية عقوبة لا تبلغ شدة النفي إلى الأرض)، ويقول هاجساً بنفسه حلم الــخروج من الأرض: (من الــمؤكد أن من يفارق الأرض لن يعود إليها.. إلا ليحاكم على جريــمة كبرى...) والــحياة على الأرض إذا مــحاكمة على جريــمة كبرى: على الــخطيئة الآبدة.

ولذلك يتساءل شحاتة مستنكراً: (لــماذا نتشبَّث دائماً بــما يربطنا بالــحياة مع إدراكنا التام بأن أسباب الارتباط بــها يضعنا في قيود أكثر.. وتواترات أكثر...؟ ويضع لنا – كالــحضارة – مزيداً من الشقاء..).

ويــجيب عن سؤاله: (إنــها غريزة التزحلق الــمستمر أو دوَّامته الــحقيقية بالتأكيد)

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص163-164

وفي رسالة أخرى إلى ابنته يقول معلناً تبــرّمه بــحياة الأرض: (إنـــي أتعذّب عذاباً نفسياً مريراً من أنّ قيودي لا تسمح لي بالانطلاق بعيداً خارج هذه الدائرة الـــمغلقة)<sup>1</sup>.

*التفاحة*: تتردّد التفاحة (الـخطيئة/الإغراء) في أدب شحاتة بشكل مـخيف فهي تـهيمن على تفكيره وتقض مضجعه. والقارئ لأدب شحاتة يرى ذلك بعنف مهول. والتفاحة تتلبّس دائماً فـي ثيابـها الأولى التي حياكتها الإغراء والبريق. وتأتـي بصورة تـجربة جديدة. يـخاف منها الإنسان بطبيعة تركيبه، حسب قانون النموذج في خوفه من الـجديد المـجهول. ولكن هذا الـخوف يتراجع أمام الإغراء والبريق وأحاسيس التحدّي بالـمغامرة؛ فيقع حينئذ من حيث لا يدري ولذلك يـحذر حـمزة شحاتة ابنته شيرين مشفقاً عليها، خشية أن تقع هي مثله فيقول لـها:

(تذكري يا ابنتي الـحبيبة أن حياة الناس مـملوءة بالـمخاوف من كل تـجربة جديدة.. وحصوصاً التي تكون أشكالـها وصورها براقة.. إنـهم يعرفون خلال تجاربـهم أن كل تـجربة مريرة تلبس دائماً ملابس مغرية). وهذا وصف تام لـحالة ارتكاب الـخطيئة الأولى وأكل آدم للتفاحة، وهي حالة مغروسة في اللاوعي الـجمعي للإنسان، وتتيقّظ انفعالاتـها في كل موقف تتشابه ظروفه مع ظروف التجربة الأولى، مما ينشئ الـخوف في النفس البشرية من الـجديد الـمـجهول.

وتاريخ الإنسان ليس سوى إعادة مكررة لتلك الحالة. وحياة البشر هي ذلك التاريخ القائم على تحميل التجربة إياها وإعادة تحميلها.. وفي ذلك يقول شحاتة لابنته: (من الآن يتحتم عليك أن تعرفي أن الحياة هي التاريخ.. حياة الفرد.. والبشرية.. خط طويل وعريض مقسم إلى خطوط لاحد لحد لها.. متقاطعة دائرية أحياناً.. ومنحنية أخرى.. أياً كانت.. فكل منها عبارة عن نقطة بين نقطتين.. أي أن كل شكل من أشكالها إنحا هو النقطة الحكررة.)، ولذلك كان شقاؤه مقاول ألحاف الحاف الحاف الحد لما منها عبارة عن نقطة مين نقطتين.. أي أن كل شكل من أشكالها إنحا هو النقطة الحكرة.. وفي النقطة الحكرة.. والبشرية.. فكل منها عبارة عن نقطة مين نقطة بين نقطتين.. أي أن كل شكل من أشكالها إنحا هو النقطة الحكرة.)، ولذلك كان شقاؤه منواحلاً لأن الحسد لا يشبع، وفي ذلك جاء في الدعاء الحائور من حملة ما يستعاذ منه متواحلاً لأن الحسد لا يشبع، وفي ذلك حاء في الدعاء الحائور من حملة ما يستعاذ منه متواحلاً لأن الحسد لا يشبع، وفي ذلك حاء في الدعاء الحائور من حملة ما يستعاذ منه النفس لا تشبع)<sup>2</sup>.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص165–166

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>سنن التـرمذي 519/5 (دعوات 69) البابــي الــحلبي القاهرة 1975

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر السابق، ص167-168

**حواء**: إن الارتباط بين حواء والتفاحة وثيق جداً، فحواء هي حاملة التفاحة، وهـما تشتركان معاً في صفات الـخطر (الإغراء/والبريق) ثم مـخاطبة الوجد الـحسي عند آدم مـما يـجعله مصيدة للاثنتين معاً. ومن خلالـهما أتى إبليس إلى آدم، ولعب أخطر لعبة له في تاريخ الإنسان، تلك اللعبة التي تـحولت لتصير هي نفسها تاريـخاً للإنسان. ومن هنا طغت حواء على كل ما كتبه شحاتة.

ولكننا هنا نعرض نصاذج له كصورة لهذا العنصر، وإن كان كل أدب شحاتة يحمل الأمثلة على هذا العنصر مقروناً بالذي قبله (التفاحة). وهذا يحمثل عند شحاتة بذرة الفناء التي يحملها الإنسان بين جوانحه ويسعى في حياته فيها: (إن الإنسان يعيش طويلاً وهو يحمل مرض موته ويصارعه) وذلك مبني على طبيعة العلاقة بين الرجل والحرأة، هذه العلاقة التي يراها شحاتة متنافرة وتكون السلامة ما دام التنافر، ولكن الحطر يأتمي فيما لو تحول التنافر إلى حب، وهذا بالضبط هو مرض الحوت الذي شخصه شحاتة في قوله هذا، والحرأة ليست شراً، حتى في نظر حمزة شحاتة، الذي ذاق أقسى أنواع الحرارة على يديها، وتستطيع الحرأة تحصين نفسها من غوائل الشر التي تحعلها مصيدة للرجل. فلا تقع في حبائل الشيطان، وذلك بأن تتحصن فيما سحماء شحاتة، الذي ذاق أقسى أنواع الحرارة على يديها، وتستطيع الحرأة تحصين في نظر حمزة شحاتة، الذي ذاق أقسى أنواع الحرارة على يديها، وتستطيع الحرأة تحصين فيما سحماء شحاتة بالحياء، (ومعناه في الحراة أنها الحرأة تحري الشيطان، وذلك بأن تتحصن وهو مع الحرأة قد حاتة وخمان (في كل امرأة تسرك امرأة أنحرى تسوؤك). ومنذ زمن الشاعر الحبكر وهو مع الحرأة في علاقة (إقدام.. وهروب) وفي إحدى قصائده الأولى التحما ناهاة)، مدلول نحوذجي هو (نهاية) وكأن علاقة آدم بحواء هي النهاية لي ماد معاً ومو ما ترمز أيه الله القصيدة، وفيها تحد كل صور النموذج ومؤشراته محا يدل على أن زمن النموذج غائر في أعماق شحاتة منذ عهد الفتوة.

> وفيها نقرأ: 1–أَخْيَرُ سَبِيلِيكَ الَّتِي تَتَحَنَّبُ وَأَدْنَى حَبِيبِيكَ الَّذِلاَ تَقْرَبُ 2-فَيا لَيْتَ لِي مِنْكَ التَّحَنُّبُ وَالقَلَى 3–فَرُبَّ ابْتِسَامٍ دُونَهُ وَغْرَةُ الحشَا وَإِعْرَاضَةٌ فِيهَا الحَنَانُ الْمُحْجَبُ

4 - وُقِيتَ الأَسَى لَوْ أَنْصَفَ الحُبُ بَيْنَنَا لَمَا بِتُّ أَرْضَى فِــي هَوَاكَ وَتَغْضَبُ 5-وَلَكِنَهُ المَقْدَارُ يَعْبَثُ بِالفَتَى عَلَى وَضَح وَهَوَ البَصِيـــرُ الْمُدْرَبُ عَلَى يَأْسِهِ فِيمَا يُحَاوِلُ مَذْهَبُ 6 – صَبَرْتُ، وَمَا صَبْرُ امْرِئ لَمْ يَعُدْ لَهُ رَأَى أَنَّ ضِيقَ الموْتِ لِلنَّفْسِ أَرْحَبُ 7 – أَيَقْدُمُ؟ وَالإِقْدَامُ خِطَّةُ يَائِس سَيَعْقِبُهَا عُمْرٌ كَرِىهُ مُعْذَبُ 8-أَيَحْجُمُ؟ وَالإحْجَامُ فُسْحَةُ سَاعَةٍ ضَرُورَتُهَ تُمْلِي عَلَيْهِ وَتَغْلِبُ 9 – وَمَا هُوَ بِالمخْتَارِ فِي ذَيْنِ إِنَّمَــا 10 – وَما حَيْرُ أَمرَيْنِ اسْتُوَى فِيهمَا الحجا عَلَى غَمْرَةٍ مِنْ حَالِكَ الــشَّكُ يَضْرِبُ 11-إِذَا مَا انْجَلَـــى مِنْهَا فَأَقْشَعَ غَيْهَبٌ ۖ تَكْنفُهُ فِيهَا فَأَطْبَقَ غَيْهَبُ 12 – أُصَارِعُ مِنْ أَمْوَاجِهَا اليَأْسَ وَالرَّدَى ۖ وَإِنَّ الَّذِي بَعْــدَ السَّلاَمَةَ أَرْهَبُ 13 – وَهَلْ بَعْدَهَا إِلاَّ غَلاَبِيكَ مِحْنَةٌ وَإِنْ كُنْتَ تَعْمَى عِنْدَ مَنْ لاَ يَجْرَبُ 14 – فَمَا مِنْكَ لِلْعَانِمِي ذَرَاكَ حِمَايَةٌ وَلاَ فِيمِكَ لِلرَّاجِي جَمِيلَكَ مَطْلَبُ 15 – وَأَنْتَ كَمِتْــن البَحْر مَا فِيهِ مَأْمَنٌ لِسَارٍ، وَلاَ فِيهِ لِعَطْشَانٍ مَشْرَبُ 16 – وَفِي مَوْجِكَ الرُّجَافَ–وَالَوْجُ دُونَهُ– مَخَاطِرُ ما تَنْفَكُ تغري وَتَعْطَبُ 17 - طَوَتْ أَيَّ جَبَّار طَوَى البَحْرُ هَــمَّهُ وَخَلَفَهُ مَغْصُوبًا، وَقَدْ كَانَ يَغْصَبُ 18-فَإِنْ زَهَدَتْنِي فِي حِمَاكَ مَخَاوِفِي لَهُ دُعَائِي-فَلَبَّيْتُ- الهوَى وَالتَّعْتَبُ 19 – وَمَا فَرَحِي بِالْقُرْبِ مِنْــــكَ مَسَرَّةٌ وَلَكِنَّهُ بَرْقٌ مِنَ الْوَهْم حَلَبُ تنشطر حواء هنا إلى امرأتين: امرأة تسرَّك وأخرى تسوؤك، والأولى مطلب لشحاتة، ولكنه خائف من الثانية فهو بين حالتين: حالة إغراء تــحث على الإقدام، وحالة خوف تدعو للإحجام. وهذا كله مقدّر على الشاعر ليس له به خيار. وهذه معان تتردد وتتكرر في الأبيات 1-13 حيث يليها البيت 14 معلناً خيبة النتيجة في صراع آدم مع حواء:

فما منك للعاني ذراك حماية ولا فيك للراجي جميلك مطلب وتأتي الأبيات الثلاثة التالية له (15–17) وكأنها شهادة على تاريخ آدم مع حواء. ذلك التاريخ الذي يتمدد على فوهة بركان قد ينفجر في أية لحظة. وينتهي آدم عندئذ بأن يكون (مغصوباً وقد كان غاصباً)، وتنتهي هذه الأبيات ببيتين يصوّران الحيرة الأزلية في احتكاك آدم بحواء (وآدم بالتفاحة): الخوف يزهده + الهوى يغريه. وهذا ليس مسرة (ولكنه برق من الوهم حلب)<sup>1</sup>.

أما الآن وقد اقتبسنا بعض أمثلة عن صور عناصر النموذج في أدب شحاتة، فإننا نحجم عن الاستشهاد بصور عن **العنصر السادس (إبليس)** لأن صورته لا تأتي في أدب شحاتة بشكل متميز، وإنّــما تــختلط مع العناصر الــخمسة الأخرى بــحيث لا يــمكن فصلها عنهم. وكأن شحاتة بذلك يقترح أن عنصر الشر في الــحياة ما كان ليكون له وجود في حياة البشر لو أن الإنسان أراد ذلك حقاً، والإنسان قادر على طرد الشر من حياته، والشر لا يأتــي بسبب من قوته وجبروته، ولكنه يأتي بسبب ضعف الإنسان والهياره أمام مغريات الحس وشهوته.. ولو صمد آدم في وجه الإغراء لــما كان حدث له ما قد حدث، لا سيما وأنه قد تسلح بتحذير ربانــي أخطره بعاقبة الانصياع للشهوة الــجانـحة، ولكن آدم نسي ذلك فسقط بالــخطر، ولذلك نصّ القرآن على أن غواية آدم كانت بسبب معصيته أي إخضاعه نفسه لــهواها، ولــم يُرجع القرآن السبب إلى جبروت إبليس وقوته في الإقناع والآية تقول: "وعصى آدم ربه فغوى» – (طه الآية [121]<sup>2</sup>.

والـخطيئة والتكفير إذا تـمثل قطبين تتحرك العناصر الستة التـي تـمثل النموذج في مـجالـهما على حد تعبير الناقد، حيث تأتـي معظم النصوص الدينية في هذا الاتـجاه فهي في مـحور النموذج وما يتصل به وبآرائه في الخـطيئة والتكفير، فقد استخرج الناقد ثلاثة مـحاور لقطبـي النموذج الرئيسين وهي: (مـحور التحول/الثبات) و (مـحور الشعر/الصمت) و (مـحور الـحب/الـحسد).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص169–170–171–172

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص175

ولعل هذه النصوص الدينية ذات الطابع الفقهي كانت الجدار الذي بنى به الناقد مكونات النموذج باعتباره بناء فكرياً فلسفياً، فنواة الفكرة التي نهض عليها النموذج قصة حواء وآدم عليهما السلام فحواء – كما يقول المؤلف – هي اللحظة المحساسة في تاريخ البشر منذ تواجه معها آدم على مشهد التفاحة وهي تقدمها له ليأكل منها، فضعف أمامها ناسياً تمحذير الله سبحانه وتعالى. فأكل المحرام، فالمحطيئة طريق المهبوط إلى الأرض (المنفى) والتكفير طريق العودة إلى الفردوس.

ولــم يكن الاستشهاد بالآيات القرآنية الكريــمة هو مناط الاهتمام فحسب، بل كان الاستشهاد بالأحاديث الشريفة أيضاً، ولكن النص القرآني والنص النبوي لا يقعان في صلب هذه الدراسة، وحسبنا أن نشير إلى أن الدائرة التي ظلّ يتحرك فيها النص القرآني والنص النبوي هي دائرة النموذج في بعده الفكري الفلسفي<sup>1</sup>.

ففي الوقفات الكثيرة التـي وقفها عبد الله الغذامي مع نصوص حـمزة شحاتة، ما يرتفع بـها عن منطق الإعجاب ويصل إلى درجة الـحب، بل الوله والانـخطاف، فقد انعكست على ذاته، وحرجت من كونـها نصوصا (قرائية) إلى كونـها نصوصا كتابية تـحتاج – على حد تعبير له في مـجال حديثه عن النص القرائي والنص الكتابي– إلى عاشق موله لا يتورع عن اختطاف مـحبوبته، والبقاء معها في الـمطلق بعيدا عن حدود الـمنطق الواقع، وعلى هذا لـم يكن عبد الله الغذامي مع نصوص حـمزة شحاته قارئا فحسب بل مفسرا وكاتبا.<sup>2</sup>

وبناءً على ما ورد في هذا الممبحث ومن خلال تحديد الناقد للنموذج وعناصره واسقاطها على نصوص حمزة شحاتة يتضح لنا كيف أنّ الناقد انطلق من داخل النص وذلك عن طريق نموذج الجملة الشعرية التي ساعدته على تفكيك النصوص وإعادة بنائها، لينتهي بذلك الناقد إلى نموذج دلالي ساعده في تشريح نصوص شاعره وهذا النموذج هو نموذج الخطيئة والتكفير حيث حدد له الناقد عناصر وتلك العناصر هي التي دار حولها النموذج وقد رصد الغذامي العلاقة الحاصلة بين تلك

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مـــحمد صالـــح الشنطي: (قراءة النص التراثـــي في كتاب الـــخطيئة والتكفير)، الغذامي الناقد -قراءات في مشروع الغذامي النقدي: (كتاب الرياض)، العدد: 97–98، ديسمبر 2001م-يناير 2002م، ص454–455

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد العزير الـــمقالـــح: (الدكتور عبد الغذامي والتأسيس لـــمنهج عربي في النقد الأدبي -قراءة في كتاب الــخطيئة والتكفير-)، ص297-298

العناصر وكذلك الصراع بين أقطاب النموذج، وما احتواه من تضاد فكري وثقافي بحيث أنتج لنا معانيَ ما كانت لتظهر لولا القراءة التشريحية التي تسعى دائما لكشف بواطن ومكامن النص الأدبي، فالناقد في هذا المنجز النقدي الثري لم يكتف بدراسة نصوص حمزة شحاتة داخليا وتفكيك بنائها فحسب بل تعمق فيها بحيث وصل إلى معان دلالية مبطنة كان يسعى الناقد لكشفها من خلال تشريحه لهذه النصوص الإبداعية الشحاتية والتي اختار لها هذا النموذج الديني ذا الطابع العقائدي والذي هو الخطيئة والتكفير، ويحيلنا هذا النموذج إلى خطيئة الإنسان الأول وهو أبونا آدم عليه السلام وهذه الخطيئة والتكفير، ويحيلنا هذا النموذج إلى يوم الناس هذا. وقد اختار الناقد لمذا النموذج آدم وحواء اللذين دارت حولهما كل عناصر النموذج وصراعهما مع إبليس الذي ورئه لذريتهما، وهو صراع قائم إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها. إذن هذه المعاني الباطنية داخل نصوص شحاتة والمسكوت عنها أصلا قد وصل إليها الناقد واكتشفها، وقد اختار لما هذا النموذج لينسج من خلاله تلك المعاني والدلالات المضمرة، فتحتم علينا أن نقف على أهم مظهر من مظاهر الدراسة التفكيكية(التشريحية) والذي هو تداخل المعارف الذي ناخطه والذي الموذج الدراسة التفكيكية(التشريحية) والذي هو تداخل المارف الذي ناخله والنا الموذج الدراسة التفكيكية(التشريحية) والذكات المضمرة، فتحتم علينا أن نقف على أهم مظهر من مظاهر الدراسة التفكيكية(التشريحية) والذي هو تداخل المعارف الذي ناحظه واضحا من خلال هذا النموذج الحاصل بين الأدب/الإبداع وبين الاعتقاد. الــمبحث الثالث: تداخل المعارف في كتاب "تحليل الخطاب السردي– معالجة تفكيكية سيميائية مركبة–لرواية "زقاق المدق" لمرتاض

وقبل حديثنا عن التداخل المعرفي في كتاب "تحليل الخطاب السردي" نورد قول عبد الملك مرتاض (وأمام هذا التداخل بين العلوم الإنسانية، بل بين العلوم الإنسانية والعلوم الدقيقة، يبدوا من المكابرة الادعاء بأن علما بمفرده قادر على الاستقلال لذاته والاكتفاء بأدواته الاصطلاحية وأسسه المنهجية الذاتية وحدها، فمثل هذا التصور للأمور تجاوزه على أيامنا هذه الزمن)<sup>1</sup>.

إذا فالناقد ومن خلال معالجته لهذا المنجز السردي معالجة تفكيكية سيميائية لم يكن مسعاه في هذه المعالجة محاولة التّموقع في إطار السيميائية بل هو لا يرى بأسا في الانتشار خارج فضاء النص بحيث أن هذا الخروج هو يعتبر ضرورة وذلك لإشباع النص وإثرائه بدلالات متنوعة،

و.بما أن السيميائية في تلك الفترة كانت في عنفوان شبابها وقوة سبر تقنياتها التي تقوم على الفيزياء والفلسفة والمنطق، فنرى الناقد يركز على توظيف تلك التقنيات السيميائية في تحليله لهذا النص السردي للوصول إلى البعد الفلسفي الذي تحتويه تلك الخصائص السردية التي قام عليها تحليل هذه الراية فقد كان كل تركيز الناقد منصب على ذلك البعد الفلسفي بدون إهمال الجانب الأدبي الفي، بحيث يرى الناقد أن ذلك الجانب لا يقوم لوحده، بل كينونته مرتبطة بخلفية فلسفية، فالناقد ينطلق من الأدب بوصفه جماليا ثم يذهب به باتجاه بعده الفلسفي وهكذا يربط عبد الملك مرتاض الأدب والفن بالفلسفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الملك مرتاض: (التحليل السيميائي للخطاب السردي)، ص146

خاته:

في ختام هذا البحث نستطيع القول بأن تــمظهر التفكيك في الــمنجز النقدي العربي الــمعاصر وبالتحديد عند كل من مــحمد مفتاح وعبد الــملك مرتاض وعبد الله مــحمد الغذامي فقد تــمحور حول مظهرين أساسين من مظاهر التفكيك وهــما الــمنهج الــمركب أو الــمقاربة الــمركبة والتداخل الــمعرفي.

لقد أقروا جميعا الــمنهج الــمركب أو الــمقاربة المركبة، لأنــهم يرون أن الــمنهج الأحادي لا يــمكنه دراسة الــخطاب الأدبــي أو الفنــي لقصور آلياته وعدم قدرتــها على سبر أغوار النص، لذا وجدنا كثيرا من كتابات هؤلاء النقاد تــميل إلى التركيب الــمنهجي، ورغم الــمصاعب التي تعتري هذه الــمقاربة الــمركبة إلا أننا وجدنا هؤلاء النقاد الــمعاصرين يتبنّون هذه الــمقاربة ويرون أنــها هي السبيل لكشف مكامن وخبايا الــخطاب الإبداعي.

فم حمد مفتاح تبنى هذه المقاربة في بعض كتاباته وذهب في ذلك إلى المزج بين السيميائية واللسانية مضيفا إليهما بعض العلوم التجريبية الحديثة كالذكاء الاصطناعي والشكل المهندسي ومع كل هذا الميل إلى المناهج الغربية المحديثة إلا أنه حاول أن تكون قراءاته مزاوجة بين التراث العربي والمنجز الغربي متمثلا في المناهج الغربية المحديثة، فوجدناه مثلا في كتابه "تحليل الخطاب الشعري -استراتيجية التناص- يُحلّل نصا أندلسيا قديما مستعينا في ذلك بآليات مناهج غربية حداثية.

ونـــجد عبد الــملك مرتاض في العديد من منجزاته النقدية يــميل إلى الــمقاربة الــمركبة وهذا ما يتضح جليا في العديد من كتاباته التــي يعنونــها بالــمعالــجة الــمركبة وهذه الــمعالــجة تكون في الكثير من الأحيان تفكيكية سيميائية.

أما عبد الله مــحمد الغذامي فوجدناه يزاوج بين بعض من الــمناهج النقدية كما هو الــحال في كتابه "الــخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريــحية" الذي يُعتبر مصدرا مهما لقراءة الــمناهج الحداثية حيث نظّر الناقد في كتابه لــما سمّاه مفاتيح النص (البنيوية والسيمولوجية والتشريــحية) فوجدنا الناقد يعتمد على هذه الــمناهج مــجتمعةً لتشريح نصوص حــمزة شحاتة. ومع كل هذا النداء إلى التعددية الــمنهجية أو الــمقاربة الــمركبة من هؤلاء النقاد إلا أنــهم لم يُسلموا جدلا بأن هذه التعددية الــمنهجية ستكون الــمسعى النقدي النهائي.

أما التداخل المعرفي الذي وجدناه عند كل واحد من هؤلاء النقاد من خلال كتبهم التي اخترناها نماذج للتحليل، فهو يختلف من ناقد إلى آخر؛ فمحمد مفتاح من خلال كتاب "تحليل الخطاب الشعري –استراتيجية التناص-" كان تداخل المعارف عنده حاصلا بين الأدب والفن والتاريخ، وعبد الله محمد الغذامي في كتابه "الخطيئة و التكفير من البنيوية إلى التشريحية " وجدناه قد درس أعمال الشاعر حمزة شحاتة واختار لها نموذجا دينيا عقائديا ألا وهو الخطيئة والتكفير، فهذا النموذج الديني العقائدي يرى الناقد أنه يسري على البشر في حياتهم الاجتماعية العادية، فالناقد بهذا يؤول فقه شحاتة للحياة من خلال ما وجده في نصوصه إلى نموذج ديني عقائدي، فحصل بذلك التداخل المعرفي في هذا المنجز النقدي بين الأدب والفن وبين الاعتقاد. وأما عبد الملك مرتاض ففي كتابه "تحليل الخطاب المردي معالي حياته تفكيكية سيميائية مركبة لرواية زقاق المدق "قد حرص على فكرة التداخل السردي معالي حي أن القارئ لا يكاد يفصل بين الفنامي والحمالي والفلسفي عنده، في المردي معالي والفن وبين الاعتقاد. وأما عبد الملك مرتاض ففي كتابه "تحليل الخطاب السردي معالي حي أن القارئ لا يكاد يفصل بين الفني والحمالي والفلسفي عنده، فالتداخل إلى معرفي حي أن القارئ لا يكاد يفصل بين الفنامي والحمالي والفلسفي عنده، المردي معالي ما ورا على فكرة التداخل المعادي أنه التداخل المنامين الما معرد الما معراب الموزي معالي معالية مركبة لرواية زقاق الما والغان والفلسفي عنده، الموزي حي أن القارئ لا يكاد يفصل بين الفنامي والحمالي والأدبي والفلسفي عنده، فالتداخل إذن ومن خلال هذا المنجز النقدي حاصل بين الأدب والفن والفلسفي .

وعليه فإن هذين الـمظهرين اللذين أفرزتـهما الـممارسة التفكيكية هـما اللذان تـمحورت عليهما دراستنا في هذا البحث.

هذا وما كان من توفيق وسداد فمن الله سبحانه، وما كان من نقص أو خطأ فمن نفسي ومن الشيطان، والله ولي التوفيق.

## قائمة المصادر والمرجع

القرآن الكريم برواية حفص الحديث النبوي الشريف - أبو عبد الله محمد البخاري، صحيح البخاري، ط دار الفكر، بيروت لبنان - أبو عيسى محمد التـرمذي سنن التـرمذي، ط مطبعة البابـي الـحلبي القاهرة وابن ماحه القزويني، السنن ط دار الرسالة العالمية، بيروت/لبنان - أبو عبد الله الـحاكم النيسابوري، الـمستدرك على الصحيحين، ج4، ط مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب/سوريا - أبو عيسى محمد الترمذي، سنن التـرمذي، ط مطبعة البابـي الـحلبي القاهرة 1975. أولا: المصادر

محمد مفتاح: تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، ط3 1992م، المركز الثقافي
 العربي، الدار البيضاء–المغرب.
 عبد الله محمد الغذامي: (الخطيئة والتكفير، من البنيوية إلى التشريحية)، ط:4 1998م، الهيئة
 المصرية العامة للكتاب.

- عبد الملك مرتاض: (تحليل الخطاب السردي -معالجة تفكيكية سيمائية مركبة- لرواية "زقاق المدق")، 1995م، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون-الجزائر.

## ثانيا: المراجع 1- الكتب العربية

أحمد مداس: قضايا في تحليل الخطاب، ط1 2019م، مركز الكتاب الأكاديمي، عمان-الأردن.
 بشير تاوريريت و أ. سامية رجح: التفكيكية في الخطاب النقدي المعاصر (دراسة في الأصول والملامح والإشكالات النظرية والتطبيقية)، ط1 2010م، دار رسلان للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق-سوريا.
 عبد الملك مرتاض: أ-ي تحليل مركب لقصيدة (أين ليلاي) لمحمد لعيد، ط2 2004، دار

الغرب للنشر والتوزيع، وهران–الجزائر.

– عبد الملك مرتاض: أ-ي تحليل مركب لقصيدة (أين ليلاي) لمحمد لعيد، ط2 2004، دار الغرب للنشر والتوزيع، وهران–الجزائر. – عبد محمد الغذامي: (تشريح النص)، ط2 2006، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء–المغرب. **ثالثا: الــمجلات** 

- أحمد مداس: (التفكيك وأزمة المنهج في الفكر النقدي المعاصر)، النقد الأدبي واللغوي المعاصر -جدلية الأصالة والتجديد- المؤتمر النقدي الرابع والعشرون، جامعة جرش-كلية الآداب-قسم اللغة العربية، 16-18آيار 2022م، ط1 2022م، الوراق للنشر والتوزيع، عمان-الأردن. - جمال مجناح وسهام خيوش: قراءة في تجربة الغذامي النقدية، حوليات الآداب واللغات، كلية الآداب واللغات-جامعة لمسيلة، العدد:09، المجلد:02 نوفمبر 2017 . annaleslettres@gmail.com

- مــحمد صالــح الشنطي: (قراءة النص التراثــي في كتاب الــخطيئة والتكفير)، الغذامي الناقد -قراءات في مشروع الغذامي النقدي: (كتاب الرياض)، العدد: 97-98، ديسمبر 2001م-يناير 2002م.

- عبد الملك مرتاض: (نظرية التقويض-مقدمة في المفهمة والتأسيس-)، محلة علامات في النقد، العدد: 33، المحلد: 09، ديسمبر 1999.

عبد الملك مرتاض: القراءة وقراءة القراءة (حوض في إشكالية المفهوم)، مجلة علامات في النقد، العدد: 15، المجلد: 04، مارس1995م.
عبد الملك مرتاض: (نظرية التقويض-مقدمة في المفهمة والتأسيس-)، مجلة علامات في النقد، العدد: 33، المجلد: 09، ديسمبر 1999.
عبد الملك مرتاض: (نظرية التقويض-مقدمة في المفهمة والتأسيس-)، محلة علامات في النقد، العدد: 33، المجلد: 09، ديسمبر 1999.
عبد الملك مرتاض: (نظرية التقويض-مقدمة في المفهمة والتأسيس-)، محلة علامات في النقد، العدد: 34، الحلد: 09، ديسمبر 1999.
عبد الملك مرتاض: (نظرية التقويض-مقدمة في المفهمة والتأسيس-)، محلة علامات في النقد، العدد: 35، المجلد: 09، ديسمبر 1999.
علي مصباحي/ جامعة باتنة: (التجربة النقدية عند "محمد مفتاح" من خلال كتابه "تحليل الخطاب الشعري")، محلة علوم اللغة العربية وآدابها، جامعة الوادي.
عبد الملك مرتاض: (التحليل السيميائي للخطاب السردي)، محلة علامات في النقد، العدد: 03، المحلدي العدد: 1990.

– عبد العزير الـــمقالـــح: (الدكتور عبد الغذامي والتأسيس لـــمنهج عربي في النقد الأدبي – قراءة في كتاب الــخطيئة والتكفير–)، الغذامي الناقد –قراءات في مشروع الغذامي النقدي: (كتاب الرياض)، العدد: 97–98، ديسمبر 2001م–يناير 2002م. – فايزة الحياني: (النقد التفكيكي عند حاك دريدا منهج بناء أم آلية هدم)، مجلة الحقيقة للعلوم الاجتماعية والإنسانية، م22، ع20، 2023، جامعة أحمد دراية–أدرار.

 يوسف لطرش/ ط.د نصيرة مسعودي: "تلقي التفكيكية عند عبد الملك مرتاض"، محلة إشكالات في اللغة والأدب، المجلد:11، العدد:2، 2022م، جامعة تامنغست=الجزائر.

| المحتويات | فهرس |
|-----------|------|
|-----------|------|

| 3                                 | – إهداء                                                                        |
|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 6                                 | – مقدمة                                                                        |
|                                   | – مدخل                                                                         |
|                                   | – 1 – التفكيك المفهوم والنشأة والمرجعيات الفلسفية                              |
| 9                                 | — أ –المفهوم                                                                   |
| 10                                | – ب – النشأة                                                                   |
|                                   | – ج – الفهم الفلسفي والمرجعي للتفكيك                                           |
|                                   | – 2 – مقولات التفكيك                                                           |
| 12                                | <ul> <li>أ – نقد اليقين المتعالي والميتافيزيقيا</li> </ul>                     |
| 13                                | – ب – الكتابة ضد المشافهة                                                      |
| 13                                | – ج – الحضور والغياب والاختلاف المرجئ                                          |
| عبد الله الغذامي ومحمد مفتاح      | – 3 – مفهوم التفكيك عند كل من عبد الملك مرتاض و                                |
| 13                                | <ul> <li>أ – التفكيك عند عبد الملك مرتاض</li> </ul>                            |
| 15                                | – ب – التفكيك عند عبد الله الغذامي                                             |
| 16                                | – ج – التفكيك عند محمد مفتاح                                                   |
| ة وعبد الملك مرتاض وعبد الله محمد | – الفصل الأول: المنهج المركب لدى كل من محمد مفتاح                              |
| 25–17                             | الغذامي                                                                        |
| 18                                | <ul> <li>الـــمبحث الأول: المنهج المركب عند محمد مفتاح</li> </ul>              |
| 21                                | <ul> <li>الـــمبحث الثاني: المنهج المركب عند عبد الملك مرتاض</li> </ul>        |
| 23                                | <ul> <li>الــــمبحث الثالث: المنهج المركب عند عبد الله محمد الغذامي</li> </ul> |

| – الفصل الثاني: تداخل المعارف عند كل من محمد مفتاح وعبد الله محمد الغذامي وعبد الملك                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مرتاض من خلال كُتُبهم المختارة                                                                                                |
| – الـــمبحث الأول: تداخل الـــمعارف في كتاب "تـــحليل الـــخطاب الشعري–استراتيجية التناص–<br>ا                                |
| لـــمحمد مفتاح                                                                                                                |
| لعبد الله محمد الغذامي                                                                                                        |
| – الـــمبحث الثالث: تداخل المعارف في كتاب "تحليل الخطاب السردي– معالجة تفكيكية سيميائية مركبة-لرواية<br>"بيتات بابية " المعار |
| "زقاق المدق" لمرتاض                                                                                                           |
| – المصادر والمراجع                                                                                                            |
|                                                                                                                               |

ملخص البحث:

عالج البحث تـمظهرات التفكيك في الـمنجز النقدي العربي الـمعاصر وذلك في كتابات كل من مـحمد مفتاح وعبد الـملك مرتاض وعبد الله مـحمد الغذامي، وأيضا إفراز الـممارسة التفكيكية للمنهج الـمركب أو الـمقاربة الـمركبة والتداخل الـمعرفي من خلال بعض كتب هؤلاء النقاد: "تـحليل الـخطاب الشعري –استراتيجية التناص–" و "الـخطيئة و التكفير من البنيوية إلى التشريحية" "وتـحليل الـخطاب السردي معالجة تفكيكية سيميائية مركبة لرواية زقاق الـمدق" ومن خلال هذه الـمؤلفات التي استقينا منها مادتنا أردنا في ذلك إماطة اللثام عن الـجهود النقدية العربية الـمعاصرة في الـحدّ من إشكالية الـمنهج وفك عزلة الباحث العربي في مـحال النقد العربي الـحديث والـمعاصر، ورصد كذلك جهود النقاد العرب الـمعاصرين في تـحديد الـمنهج وتقريب وجهات النظر في ما يتعلق بتمظهرات التفكيك في الـمنحز النقدي العربي الـمعاصرة.

المعر في.

## Abstract:

The research dealt with the manifestations of deconstruction in the contemporary Arab critical work, in the writings of Muhammad Muftah, Abd al-Malik Murtad, and Abdullah Muhammad al-Ghadhami, and also highlighted the deconstructive practice of the complex approach or the complex approach and cognitive overlap through some of the books of these critics: "Analysis of Poetic Discourse -Intertextual Strategy- "And "Sin and Atonement from Structuralism to Anatomy" and "Analysis of Narrative Discourse is a Complex Deconstructive-Semiotic Treatment of the Novel Midaq Alley." Through these works from which we derived our material, we wanted to uncover the contemporary Arab critical efforts in reducing the problem of the method and dismantling the isolation of the Arab researcher. In the field of modern and contemporary Arab criticism, it also monitored the efforts of contemporary Arab critics in defining the method and bringing together viewpoints regarding the manifestations of deconstruction in the contemporary Arab critical achievement

Keywords: deconstruction, complex approach or complex approach, cognitive overlap